# اللّغة والمسؤوليّة

ألَّفَهُ بِالإِنكليزيَّة نعوم تشومسكي

ترجَمَهُ إلى العربيّة

أ. د. عيسى على العاكوب
 عُضْوُ مَجْمَعِ اللّغةِ العربيّةِ في دِمَشْق
 أُستاذُ البلاغةِ والنّقدِ في جامعةِ حَلَب

#### وزارة الاعلام ، ١٤٤٠هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

تشومسكي ، نعومي اللغة والمسؤولية. / نعومي تشومسكي ـ الرياض ، ١٤٤٠هـ

۲۵۶ صفحة ؛ ۲۷ X ۲۷ سم

ر دمك: ٦-٥٩-٦٠٩٦ ٩٧٨ ٢٠٠٣ ومك

١- اللغة أ العنوان

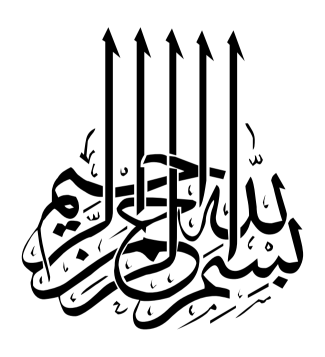
ديوي ۲۰۰

1 2 2 . / 9 1 7 7

رقم الإيداع: ١٤٤٠/٩١٧٣ ردمك: ٦٠٥٠٩٦٩٥ ، ٩٧٨

طبعة عام

٠٤٤١هـ - ٢٠١٩م



# المُحَتَّوِياتٌ

| العنوانُ: رَقْمُ                                    | رَقْمُ الصّفح |
|-----------------------------------------------------|---------------|
| المُخَلَّوِيات                                      | ٥             |
| معَ عَقْلِ القارئ إلى دُنيا هذا الكِتاب             | ٧             |
| ملاحظةُ المترجِمِ عن الفَرنسيّة                     | 11            |
| توضيحٌ تمهيديٌّ                                     | ١٣            |
| القِسْمُ الأوِّلُ                                   |               |
| عِلْمُ اللَّغةِ والسِّياسةُ                         | 10            |
| الفَصْلُ الْمُأَوِّلُ<br><b>السِّياسةُ</b>          | ***           |
| الفَصْلُ الثَّابِي                                  | ١٧            |
| عِلْمُ اللَّغَةِ والعُلُومُ الإنسانيَّةُ            | ٦٧            |
| الفَصِّلْ الثَّالِيْثَ<br><b>فَاسَخَةُ اللَّخَة</b> | 41            |

| ชี้เคาะ เหาซ์สเต | 1 |
|------------------|---|
| اللغة والمسؤولية |   |

| الصّفحة: | رَقْمُ | العنوانُ: |
|----------|--------|-----------|
|          |        |           |

| 117         | الِفَصِلْ الرَّائِيّْ                         | التّجريبيّةُ والعَقْلانيّةُ          |
|-------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------|
| 180         | القِسْمُ الثّاني<br>النّحوُ التّوليديُّ.      |                                      |
| 187         | الِفَصْلُ الْحِبَائِيْنِ                      | ولادةُ النّحو التّوليديّ             |
| 179         | الْفَصْلْ السَّيَالْاِئِن                     | عِلْمُ الدِّلالة                     |
| 717         | الفَصِّلُ السِّلِائِعِ                        | النّظريّةُ المِعْياريّةُ المُوسَّعةُ |
| 771         | الفَصْلُ الشَّاتِهِن                          | البِنْيةُ العَميقةُ                  |
| <b>۲</b> ۳۵ | الفَطِّلْ التَّابِّغِ<br><b>َمَّا تُحَلَّ</b> | النَّحْوُ العامُّ والمسائلُ التي اَ  |

## معَ عَقْل القارئ إلى دُنيا هذا الكِتاب

#### عزيزي القارئ،

أفهمَني المولَى سُبْحانَه، تفضُّلًا، أنّ مَن يتصدَّى لِإتقانِ التَّرجَمةِ مِن لُغةٍ أُخرى إلى لُغتِه، ويُحسِنُ فيما يقومُ به، شَخصٌ حَباهُ صانِعُ الوجودِ نِعمتَيْنِ كُبْرَيَيْنِ: أولاهُما أنّه قادرُ عَلَى فَهْمِ مقاصِدِ عُلَماءَ مُبدِعينَ في لُغةٍ غَيرِ لُغتِه، وثانيتُهما أنّه قادرٌ عَلَى أن يُفهِمَ قَومَه مقاصِدَ مَن يُترجِمُ أعمالَهم بِلُغتِه التي هي لُغتهم، وعَلَى هذا النّحو، يكونُ المُترجِمُ المُتْقِنُ لِلْفَهْمِ والإفهامِ مُظهرًا آياتِ الخالِقِ العظيمِ سُبْحانَه في عُقولِ خَلْقه،

#### وإذ أَضَعُ هذا كُلَّه في الحُسْبانِ أَقولُ لِقارئي عن الكتاب:

ينطوي هذا الكتابُ عَلَى عَرْضِ في غاية العُمْقِ لِلتّفكيرِ السّياسيّ واللّغويّ عند نعوم تشومسكي، عالِمِ اللّغةِ الأمريكيّ الذي طَبّقَتْ شُهرتُه الآفاق. وأَصْلُ هذا الكتابِ أسئلةُ عميقةٌ عرضَتْها اللّغويّةُ الفرنسيّةُ مِتْسُو رُونا عَلَى تشومسكي، وإجاباتُ تشومسكي عنها. وتُظهِرُ أسئلةُ رُونا خِبْرةً واسعةً بِالفَضاءِ الفِكْريّ الذي يَجولُ فيه ذِهْنُ تشومسكي وتظهَرُ فيه اجتهاداتُه في مجالاتِ السّياسةِ وعِلْمِ اللّغة، ومُتابَعةً دقيقةً لِتطوَّر فِكْره وتلقي هذا الفِكْر في بيئاتِ عِلْمِ اللّغة بِتَنْويعاتِه وأفرُعِه المختلفة، والعلوم الإنسانيّةِ التي له اتصالٌ بها.

وتتوزَّعُ مادَّةُ الكتابِ عَلَى قِسمَيْنِ:

الأوّلُ عنوانُه: عِلْمُ اللّغةِ والسّياسة، ويقِفُ عندَ تفكيرِ تشومسكي في مجالاتِ: السّياسةِ، وعِلْمِ اللّغةِ والعلومِ الإنسانيّة، وفلسفةِ اللّغة، والتّجريبيّةِ والعقلانيّة.

والثّاني عنوانُه: النّحوُ التّوليديُّ، ويُجيبُ فيه تشومسكي عن أسئلةِ مِتْسُو رُونا في خمسةِ موضوعاتٍ هي: وِلادةُ النّحو التّوليديّ، وعِلْمُ الدِّلالة، والنّظَريّةُ المعياريّةُ المُوَسَّعة، والبِنْيةُ العميقةُ، والنّحوُ العامُّ والمَسائلُ التي لَمّا تُحَلَّ.

وأَبرزُ ما يمكنُ قارئَ الكتابِ أن يتعلّمَهُ مِنه هو خَطُّ السَّيْرِ العِلْميّ النَّشِطِ جَدًّا والمُخْلِصِ والعميقِ والشَّامِلِ لِتشومسكي منذُ بِداياتِ تحصيلِه إلى الوقتِ الذي صار فيه عالِمَ لُغةٍ تَجْتليهِ العيونُ شَرْقًا وغربًا، وتُتناقَلُ فِكَرُه ومُعالَجاتُه لِمَسائلِ العِلْم بِاللَّغاتِ المختلفة.

وقد استرعَى انتباهي في حديثِ هذا الرَّجُل: كراهيتُه الظَّلْمَ والنّفاقَ والاستعلاءَ عَلَى الآخر، وإيثارُه الدِّقَةَ العِلْميّةَ، وتواضُعُه الجَمّ، وإجاباتُه المضبوطةُ المُحْكَمةُ، وتخوُّنُه عِلْمَه في غيرِ قليلٍ مِن الموضوعات. وأغراني بِقراءةِ الكتابِ تَناولُه الفِكْريُّ الفلسفيُّ العميقُ لِمَسائلِ عِلْمِ اللّغة، وإحاطتُه بِتواريخِ الفِكر، وثقافتُه الشّاملةُ في مجالاتِ العلومِ الإنسانيّة ذاتِ الصّلةِ بِعِلْمِ اللّغة، وقد آنستُ عِلْمًا في كُلِّ ما قالَه هنا.

ولَدَيَّ أَمَلُ كبيرٌ في أن يقرأً طَلَبةُ العِلْمِ الذين تَصِلُ أيديهم إلى الكتابِ المادَّةَ العِلْميّةَ القيِّمةَ في تَضاعيفِ صَفَحاتِهِ، وأن يهتمّوا خاصّةً بِطبيعةِ التّفكيرِ العِلْميِّ العميقِ الدّقيق لَدَى هذا العالِم؛ ابتغاءَ أن يكونَ ذلك مُعِينًا لهم في بِناءِ شخصيّاتٍ عِلْميّةٍ عربيّةٍ يَحدُوها أَمَلُ إلى تحقيقِ فُتوحٍ عِلْميّة قَيِّمةٍ، والإجابةِ عن أسئلةٍ مُلِحّةٍ تحتاجُ الثقافةُ العربيّةُ والعُلومُ اللّغويّةُ العربيّةُ إلى إجاباتٍ مُصِيبةٍ لَها.

#### معَ عَقْلِ القارئ إلى دُنيا هذا الكِتاب

وأحسَبُ أنّ عَقْلَ القارئ الكريمِ سَيتبيَّنُ أنّ المترجِمَ بَذَلَ جُهْدًا كبيرًا في نَقْلِ المعاني الدّقيقة لِما قالَه المؤلِّفُ، إلى عربيّة لها حَظُّ مِن التّسديدِ والإصابةِ والدّقة، وقَدْرٌ واضِحٌ مِن الضّبطِ بِالحَرَكاتِ، والإخراجِ المُوفَّقِ في عَرْضِ المادّة العلميّة عَلَى عيني القارئ. وقد أحسَنَ أخي الرّائعُ حَسَن رَبيعُ الضّامِن كَعادتِه طباعته وإخراجَه، فجزاه اللهُ سُبْحانَه عن العِلْم وأهلِه خيرَ الجَزاء.

وفي الخِتامِ، لَكَ يا رَبّي حَمْدُ مَن عَرّفْتُهم قَدْرَ النّعماء، وأطلَقْتَ ألسنتَهم بآياتِ الثّناء.

وكتبَه في حَلَبَ المحفوظةِ بِالعِناية،

مساءَ السَّبْتِ، السَّابِعِ والعشرينَ مِن رمضانَ الخَيرِ عامَ ١٤٤٠هـ، الأوَّلِ مِن شَهْرِ حَزيرانَ عامَ ٢٠١٩م،

المُستغني بمولاه سُبْحانَه عيسى بن على بن عيسى العاكوب

## ملاحظةُ المترجِم عن الفَرنسيّة

أن يظهرَ اسْمِي مُترجِمًا لِكتابِ مِن تأليفِ نعوم تشومسكى إلى الإنجليزيّة، أمرٌ يستدعى حقًّا شيئًا مِن التّفسير. ويَتمثّلُ أصلُ هذا الكتابِ في أحاديثَ بينَ تشومسكى واللّغويّةِ الفرنسيّةِ مِتْسُو رُونا Mitsou Ronat ، جَرَتْ بِالإنجليزيّةِ مِن جانِبِ تشومسكي، وبِالفرنسيّة مِن جانبِها. وقد سُجِّلَتِ الأحاديثُ عَلَى أشرطةٍ تَسْجِيل ، ثمّ نشرَتْها مِتْسو رُونا في فرنسا بعد نَقْل أحاديثِ تشومسكي إلى الفرنسيّةِ (نعوم تشومسكى، Dialogues avec Mitsou Ronat، باريس، ۱۹۷۷م). وحِينَ أَعدَّتْ دارُ نَشْر بانثيون Pantheon بعدَئذٍ لِنَشْر هذا الكتاب في الولاياتِ المتّحدة ، سألني تشومسكي أن أُعِدَّ «ترجمةً إنجليزيّةً» . ولَمّا كانَتِ المقاطعُ التي أسهمَتْ بِها مِتْسُو رُونا بِالفرنسيّة أصلًا، شكَّلَتْ هذه المقاطعُ مُهمّةً واضِحةً لِلتّرجَمة . ومهما يكُنْ ، فإنّ التّرجَمة الفرنسيّة لِتشومسكي أسفرَتْ عن مشكلةٍ مختلفة. ذلك أنَّ الأشرطةَ الأصليَّةَ لم تَعُدْ في المُتناوَل. وقد شعَرْتُ حِينًا كمَنْ يشعُرُ بِأَنَّ إحْدَى مَسْرحيَّاتِ شكسبير قد فُقِدَتْ ولم تبقَ مِنها إلَّا التّرجَمةُ الألمانيّة (الرّائعة جدًّا) لِشليغل وتييكْ، وأنّ المشكلة كانَتْ إذ ذاك مشكلة إعداد النّصّ الإنجليزيّ اعتمادًا عَلَى ذلك الأساس. ثمّ سُهِّلَتِ المُهمّةُ نِسْبيًّا باستعدادِ تشومسكي لِمُراجَعةِ «ترجَمتي» بِقَدْرٍ كبيرِ مِن العناية، ثمّ تصحيحِها. وعَلَى غِرارِ ما كانَتِ الحالُ في نهايةِ المَطاف، فإنّه في عَمَلِه هذا قام أيضًا بِبَعْض التّنقيحاتِ الملموسة في النّص.

وهكذا، تَبَعًا لِأهمّيّةِ هذا الجزءِ مِن الكتاب - حَيْثُ هو الجزءُ الأكبَرُ بِكثيرٍ - كان ينبغي حقًّا أن تقولَ صحيفةُ العنوان: «أُعيدَ تنظيمُه بِمُساعدةِ ...»، بدلًا مِن «ترجَمة ...»، وطبيعيُّ، معَ الجُهْدِ الكبيرِ الذي بذلَه تشومسكي، أنّ بعض الأخطاءِ يمكنُ أن تكونَ قد غابَتْ عنه؛ وعن هذه، عَلَيَّ أن أُقِرَّ وأنا وَجِلُ، بِالمسؤوليّةِ التّامّة.

ومعَ هذه الصّعوباتِ وجدتُني أستمتعُ بِالعملِ أكثرَ مِن استمتاعي بِأيّةِ ترجمةٍ قُمْتُ بها في حياتي: بِسَبِ المحتوى - فالفصلُ الأوّلُ، عن المَسائلِ السّياسيّةِ وعن حركةِ الطّلابِ في السّتينيّات، قال أشياءَ كثيرةً جدًّا مِمّا لا بُدَّ مِن أن يُقال - وكذا لأِنّني أعتقدُ أنّ الكتابَ يُقدِّمُ أوضحَ عَرْضٍ حتّى الآنَ لِتصوّراتِ تشومسكي الأساسيّةِ في عِلْمِ اللّغةِ والمسائلِ المرتبطةِ به في ميادينِ الفلسفة، وعِلْمِ النّفسِ، والدّراساتِ الاجتماعيّة، ويُقدِّمُ الكتابُ مَدْخَلًا رائعًا لأولئك الذين ليس لديهم اطلاعٌ عَلَى العملِ اللّغويّ ومنهجِ النّحوِ التّوليديّ عندَ تشومسكي، ويُقدِّمُ في الوقتِ نفسِه فكرةً شاملةً عن الجوانبِ المختلفةِ للنّحوِ التّوليّديّ والحالِ الرّاهنة الوقتِ نفسِه فكرةً شاملةً عن الجوانبِ المختلفةِ للنّحوِ التّوليّديّ والحالِ الرّاهنة والآخرين الذين لديهم حَظُّ أوفَرُ مِن الاطّلاع عَلَى هذه المسائل.

### توضيحُ تمهيديٌّ

تقومُ المادّةُ التي تأتي عَلَى أحاديثَ جَرَتْ في كانون النَّاني ١٩٧٦م، أُديرَ جزءٌ مِنها بِالفرنسيّة، وجزءٌ آخَرُ بِالإنجليزيّة، ثمّ نُشِرَتِ النُّسخةُ في ترجَمةٍ فرنسيّةٍ عامَ ١٩٧٧م، وقد عَرَضَتْ إعادةُ التّرجَمةِ جُمْلةَ مشكلاتٍ؛ مِن بَينها صُعوبةُ إعادةِ بِناءِ الأصل، وفي أثناءِ مُراجَعةِ التّرجَمة، أدخَلْتُ عددًا مِن التّعديلاتِ الأسلوبيّة، وتلك المتصلة بِالفَحْوَى أحيانًا، مُضيفًا مقاطعَ لإيضاحِ ما قِيلَ أو توسعتِه، وهكذا فإنّ الكتابَ الذي بينَ أيدينا، مع حِفاظِه عَلَى البِنْيةِ الأساسيّةِ لِلأصل، ليسَ مجرّد ترجَمةٍ لِلتّرجَمةِ الفرنسيّةِ لِمُلاحظاتي، بل هو توسيعٌ وتعديلٌ، في بعضِ الحالات، للرّوايةِ الفرنسيّة.

نعوم تشومسكي كيمبردج، ماسوشوستس نيسان ۱۹۷۸م

# 

# الفَطِّلِ الْمَهَوِّلِ السِّياسةُ

م. ر.: لَعلّهُ مِن المُفارَقةِ أَن تبدُو كتاباتُكَ السّياسيّةُ وتحليلاتُكَ لِلإديولوجيا الإمبرياليَّةِ الأمريكيَّة معروفةً في فرنسا وفي الولاياتِ المتّحدة، أكثر مِن التّخصّصِ الجديدِ الذي أوجدته: النّحو التّوليديّ. ويَفْرِضُ هذا سُؤالًا هو: هل ترى صِلةً بينَ نشاطاتِكَ العلميّةِ - دراسةِ اللّغة - ونشاطاتِكَ السّياسيّةِ؟ - في مناهج التّحليل، مثلًا؟

ن. ت.: إن كان ثَمَّةً مِن صِلةٍ، فإنّها عَلَى مستوًى أكثرَ تجريدًا. وليس لَدَيَّ إِذْنٌ بإدخالِ مناهجَ غيرِ مألوفةٍ في التّحليل، والمعرفةُ الخاصّةُ التي أمتلكُها بِشأنِ اللّغةِ ليسَتْ ذاتَ صِلةٍ مباشِرةٍ بِالمسائلِ الاجتماعيّة والسّياسيّة، وإنّ كُلَّ شيءٍ كتبتُه حولَ هذه الموضوعاتِ يمكنُ أن يكتبَه إنسانٌ آخَرُ. ليس ثَمّةَ علاقةٌ مباشِرةٌ تمامًا بينَ نشاطاتي السّياسيّة، تأليفًا وسِوَى ذلك، والعمَلِ المتّصِلِ بِتَركيبِ اللّغة، معَ أنّها قد تُستخلصُ، نِسْبيًا، مِن افتراضاتٍ ومواقفَ مُحدَّدةٍ فيما يتعلّقُ بِالجوانبِ الأساسيّةِ في الجِبِلّةِ البشريّة، ذلك أنّ التّحليلَ النقديَّ في ميدانِ الإديولوجيا، الذي شغلَني كثيرًا، فإنّ قَدْرًا ضئيلًا مِن المقهوميّ، أمّا في تحليلِ الإديولوجيا، الذي شغلَني كثيرًا، فإنّ قَدْرًا ضئيلًا مِن تَفتُّح العقل، والذّكاءِ العاديّ، والشّكِ الصّحِيّ سيكون كافيًا، عَلَى الجُمْلة.

خُذِي، مَثَلًا، مسألة فاعِليّة المُثقّفينَ في مجتمع كمُجتَمعنا. إذ تتولَّى هذه

الفئة، التي قوامُها المؤرّخون والباحثون الآخرون والصّحافيّون والمُعلِّقون السّياسيّون وسواهم، القيام بِتَحليلِ صورةٍ ما لِلْواقعِ الاجتماعيّ وتقديمِها، وبفِعْلِ تحليلاتِهم وتفسيراتِهم، يُستفادُ مِنهم بِوَصْفِهم وُسطاءَ بينَ الحقائقِ الاجتماعيّة وعامّةِ النّاس: يُوجِدونَ التّبريرَ الإديولوجيَّ لِلْمُمارسةِ الاجتماعيّة، تأمّلي عمَلَ المُتخصّصينَ في المسائلِ المُعاصِرة، وقارني تفسيرَهم بِأحداثِ الواقع، قارني ما يقولونه بِعالَمِ الواقع، ستجدينَ، عَلَى الأكثرِ، اختلافًا كبيرًا ومنظّمًا بوضوح، وتستطيعينَ مِن ثَمّ أن تَتقدّمي خطوةً وتُحاولي تفسيرَ هذه الاختلافات، آخِذةً في الحسبانِ الموقف الطّبَقيَّ لِلْمُثقّفينَ.

وأحسَبُ أنّ تحليلًا كهذا ذو أهميّةٍ مِن طِرازٍ ما، لكنّ المُهمّة ليسَتْ عَسيرةً جدًّا، والمُشكلاتُ التي تنشأ لا يَلُوحُ لي أنّها تفرِضُ قَدْرًا كبيرًا مِن التّحدِّي العقليّ. وبقَدْرٍ قليلٍ مِن المُثابرةِ والانكبابِ، سيُدْرِكُ أيُّ إنسانٍ مستعدًّ لِتخليصِ نفسِه مِن نظامِ الإديولوجيا المشترَكةِ والدِّعايةِ أشكالَ التّشويهِ الذي طوّرَتْه التّقسيماتُ المادّيّةُ لِلمُثقَفين، إنّ أيَّ إنسانٍ قادرُ عَلَى فِعْل ذلك، وإن نُفِّذَ مِثْلُ هذا التّحليلِ عَلَى نحوٍ هزيل، فذلك لِأنّ التّحليلَ الاجتماعيَّ والسّياسيَّ، عَلَى الجُمْلةِ، يُنفَذُ ابتغاءَ الدّفاعِ عن المَصالح الخاصّةِ أكثرَ مِنه ابتغاءَ تفسيرِ الواقعاتِ الاجتماعيّة.

وبِسَبِ هذا المَيْلِ فَحَسْبُ، عَلَى المَرْءِ أَن يكونَ حَذِرًا مِن أَن يُعطيَ انطباعًا، هو خاطئٌ في كُلِّ الأحوال، بِأَنَّ المُفكِّرينَ المُزوَّدينَ بِتدريبِ خاصّ، هم وحْدَهم قادرونَ عَلَى مِثْلِ هذا العمَلِ التّحليليّ. والحَقُّ أَنَّ هذا فِعْلًا هو ما يريدُ المُثقَّفُونَ مِنّا أَن نعتقدَهُ: يزعمونَ أَنّهم مُنهمِكونَ بِعَمَلٍ سِرِّيّ، ليس مُهيّأً لِلنّاسِ المُثقَّفُونَ مِنّا أَن نعتقدَهُ: والعلومُ الاجتماعيّةُ، عَلَى الجُمْلةِ، وتحليلُ القضايا المُعاصِرةِ، عَلَى نحوٍ خاصٍّ، مُيسَّرةٌ تمامًا لِمَن شاء أَن يكونَ له حظُّ في هذه المسائل، جُزءٌ مِن خِداعِ المَسائل. وما يُدّعَى مِن تعقيدٍ وعُمْقٍ وغموضٍ في هذه المسائل، جُزءٌ مِن خِداعِ المَسائل. وما يُدّعَى مِن تعقيدٍ وعُمْقٍ وغموضٍ في هذه المسائل، جُزءٌ مِن خِداعِ

يقومُ بِالدِّعايةِ له نظامُ التوجيهِ الإديولوجيّ، الذي يرمي إلى جَعْلِ المَسائلِ تبدو بعيدةً عن النّاس العاديّينَ، وإقناعِهم بِعَجْزِهم عن تنظيمِ مسائلِهم الخاصّة، أو فَهْمِ العالَمِ الاجتماعيّ الذي يعيشونَ فيه مِن دُونِ وصايةِ الوُسَطاء. ولِذلك السّببِ فحسْبُ، ينبغي أن يكونَ المرءُ حَذِرًا مِن رَبْطِ تحليلِ المسائلِ الاجتماعيّة بالموضوعاتِ العِلْميّةِ التي تتطلّبُ تدريبًا وتَقْنياتٍ خاصّةً، ومِن ثَمّ إطارًا مَرْجِعيًّا وفِكْريًّا خاصًا، قَبْلَ أن تُدرَسَ بِجِدّيّة.

وإنّه لَيُجْزِئُ في تحليلِ المسائلِ الاجتماعيّةِ والسّياسيّة، أن نُواجِهَ الحقائق، وأن نكونَ مُستعدِّينَ لِسُلوكِ خَطِّ عقلانيٍّ في النِّقاش، ولا يُحتاجُ هُنا إلّا إلى مبدأ الحِسِّ العامِّ Common Sense، عند ديكارت، المُوزَّعِ عَلَى نحوٍ مُتساوٍ الحِسِّ العامِّ بذلك أن تَفهمي الاستعدادَ لِلنَّظَرِ إلى الحقائقِ بعقلٍ متفتّح، وأن تُضعي الافتراضاتِ البسيطة لِلاختبار، وأن تَصلي بِالمُناقشةِ إلى نهايتها، أمّا وراءَ ذلك، فليس ثمّة معرفةٌ خاصّةٌ لا غِنَى عنها لِسَبْرِ هذه «الأعماقِ»، الغَيْر الموجودة.

م. ر.: الحقُّ أنّني أؤمنُ بِالعمَلِ القادرِ عَلَى تِبْيانِ وجودِ «قواعدَ» لِلْإديولوجيا، مِمّا هو بعيدٌ عن مُتناوَلِ وَعْيِ أولئك المعلَّقينَ بالتّاريخ؛ أذكرُ مثلًا الدّراسةَ التي خصّصَها جين بيير فاي (Jean Pierre Faye) لِظُهورِ النّازيّة، ويُظهِرُ هذا الطّرازُ مِن الأعمالِ أنّ نَقْدَ الإديولوجيا يمكنُ أن يظفرَ بِعُمقِ فكريّ.

ن. ت: لا أقولُ بِاستحالة إيجاد نظريّة مثيرة فكريًّا تُعالج الإديولوجيا وأُسسَها الاجتماعيّة. ذلك ممكنٌ، لكنّه غيرُ ضروريّ، مثَلًا، لِفَهْم ما يُغري المُثقّفينَ غالبًا بِإخفاء الحقيقة لِمَصْلحة قوّة خارجيّة، أو بإظهار كيف يُفعل بِها في حالاتٍ خاصّة ذاتِ أهميّة مباشِرة، ومُؤكّدٌ أنّه في مُستطاع المرء أن يبحثَ في هذا

كُلُّه بِوَصْفِه موضوع بحثٍ مثير. لكنَّه علينا أَن نُميِّزَ بينَ شيئَيْنِ:

١- أمِنَ الممكنِ أَن نُقدَّمَ تحليلًا نظريًّا مُهمًّا لِهذا؟ - الإجابةُ: نعم، مِن حيثُ المبدَأ. وهذا الطّرازُ مِن العمَلِ يمكنُ أَن يَصِلَ إلى مستوًى يتطلّبُ فيه تدريبًا خاصًّا، ويؤلِّفُ، مِن حيثُ المبدَأُ، جزءًا مِن العِلْم.

٢- هل مِثْلُ هذا العِلْمِ ضَروريٌّ لِإبعادِ الموشورِ المُشوَّهِ الذي يفرضُه المثقّفونَ عَلَى الواقع الاجتماعيّ ؟- الجواب: لا. فالتشكيكيَّةُ والانكبابُ العاديّان بكفيان.

دَعِينا نَأْخُذْ مِثَالًا ملموسًا: حينَ يجري حادثُ ما في العالَم، تبحثُ وسائلُ الإعلام – المَرْئيّةُ والجرائدُ – عَمَّنْ يفسِّرُه، وتعودُ وسائلُ الإعلام في الولايات المتحدة، عَلَى الأقلّ، إلى المُحترِفينَ في ميدانِ العِلْمِ الاجتماعيّ، مُطَمْئنةً نفسَها بفكرةٍ تبدُو مقبولةً في الظّاهر، وفي بعضِ الأمثلةِ مقبولةً ضمن حدودٍ، مُؤدّاها أنّ هؤلاءِ الخُبراءَ لديهم قدرةٌ خاصّةٌ عَلَى تفسيرِ ما يحدُثُ. وإزاءَ هذا الوَضْع، يكونُ عَلَى قَدْرٍ كبيرٍ مِن الأهميّةِ عندَ المُحترِفينَ أن يجعَلُوا النّاسَ جميعًا يعتقدونَ بوجودِ إطارٍ مرجعيًّ عقليًّ يمتلكونَه هُم وحدَهم دونَ غيرِهم، ومِن ثَمّ، فإنّهم وَحُدَهم أربابُ الحقِّ في تفسيرِ أمثالِ هذه المسائل، أو إنّهم في منزلة اجتماعيّة تُخوّلُهم في عنزلة اجتماعيّة تُخوّلُهم وفعَالًا ذلك. وهذه إحدى الطُّرُقِ التي يؤدِّي فيها المثقّفونَ المُحترِفونَ عَمَلًا نافعًا وفعَالًا داخِلَ نِظامِ التّوجيهِ الاجتماعيّ. فأنتِ لا تسألينَ إنسانَ الشّارعِ عن كيفيّة بناء جِسْر، أتفعلينَ ذلك؟ تعودينَ إلى الخبيرِ المُحترِف. وعَلَى غِرارِ هذا تمامًا، لا ينبغي أن تَسألي إنسانَ الشّارعِ هذا: أَيَجِبُ أن نتدخَّلَ في أنجولا؟ – ههنا يَحتاجُ المرءُ إلى المُحترِفِينَ مُطْمَئِنًا.

ولِإيضاح هذا كُلِّه، دَعِيني أُعلَّقْ عَلَى نحوٍ شخصيٍّ جدًّا: في عَمَلي الحِرْفيِّ

الخاصّ أَذنُو مِن مجموعةٍ مِن المَيادينِ المختلفة، وقد قمتُ بِعَمَلٍ في ميدانِ عِلْمِ اللّغةِ الرّياضيّ، مثَلًا، مِن دونِ أَيّةِ وثائقَ رَسْميّةٍ تخصّصيّةٍ في الرّياضيّات؛ وفي هذا الموضوعِ أنا الذي علّمتُ نفسي تمامًا، وليس ذلك التّعليم الجيّد. لكنّني كثيرًا ما أُدْعَى إلى الجامعات، لأِتحدّث عن عِلْمِ اللّغةِ الرّياضيّ في حَلَقاتٍ دِراسيّةٍ ومؤتمراتٍ في الرّياضيّات، ولم يَحدُثُ أن سألني أحدٌ عمّا إن كنتُ أمتلكُ الوثائقَ الرّسميّة المُناسِبة لِلتّحدّثِ في هذه الموضوعات؛ وليس في مقدورِ الرّياضيّينَ أن يكونوا غيرَ مُبالِينَ، وما يشاؤونَ أن يَعرفُوهُ هو ما ينبغي عَلَيَّ قولُه، ولم يعترِضْ أحدُّ البتّة عَلَى حَقِّي في التّحدّث، ويسألُ عمّا إن كنتُ أحمِلُ درجة ولم يعترِضْ أحدُّ البتّة عَلَى حَقِّي في التّحدّث، ويسألُ عمّا إن كنتُ أحمِلُ درجة دكتوراه في الرّياضيّات، أو كنتُ تلقيّتُ مقرّراتٍ دراسيّةً في هذا الموضوع أو دكترا قد دخَلَ عقولَهم، يريدونَ أن يعرفوا صَوابي أو خَطَئي، إثارةَ الموضوع أو عَدَمَ إثارتِه، هل يمكنُ أن يكونَ ثمّةَ مناهجُ أفضَلُ – فالمُناقشةُ تَتناولُ الموضوع أو وليس حَقِّي في مُناقشتِه.

أمّا في جانبِ آخر، مُناقَشةٍ أو حِوارٍ يتّصِلُ بِمَسائلَ اجتماعيّةٍ أو بِالسّياسةِ الخارجيّةِ الأمريكيّة، فيتنام أو الشّرق الأوسط، فإنّ هذه القضيّة تُثارُ دائمًا، وبِقَدْرٍ كبيرٍ مِن الحَنَق غالبًا. فكثيرًا ما اعتُرِضَ عَلَيَّ عَلَى أساسِ الوثائقِ الرّسميّة، أو سُئِلْتُ عن التّأهيلِ الخاصِّ الذي تلقيتُه لِيؤهّلني لِلتّحدّثِ عن هذه المسائل. فالافتراضُ هو أنّ أُناسًا مِثْلي، مِمّن هم خارجونَ عن الرّأي التّخصُّصي، غيرُ مُمّن هم غارجونَ عن الرّأي التّحدّثِ عن أشياءَ كهذه.

قارِني بينَ الرّياضيّاتِ والعُلومِ السّياسيّة - فذلك لافِتُ للنّظَرِ تمامًا. في الرّياضيّاتِ، وفي الفيزياء، يهتمّ النّاسُ بِما تقولينَه، وليس بِشهادَتِك. أمّا ابتغاءَ التّحدّثِ عن الواقع الاجتماعيّ، فعَلَيْكِ أن تَملِكي المُؤهِّلاتِ العِلْميّةَ المُناسبة، خاصّةً حِينَ تبتعدينَ عن إطارِ التّفكيرِ المُسَلَّم به، ويمكنُ القولُ، عَلَى الجُمْلة، إنّه خاصّةً حِينَ تبتعدينَ عن إطارِ التّفكيرِ المُسَلَّم به، ويمكنُ القولُ، عَلَى الجُمْلة، إنّه

يبدو مقبولًا أن نقولَ إنّه كُلَّما كانَتِ المادّةُ العقليّةُ ثَرِيّةً في ميدانٍ مِن مَيادينِ العِلْم، قَلَّ الاهتمامُ بِالمُؤهِّلاتِ، وكثُر الاهتمامُ بالمحتوى. حتّى إنّه في مقدورِ المرءِ أن يذهبَ إلى أنّ مُعالَجةَ المسائلِ الأساسيّةِ في التّخصُّصاتِ الإديولوجيّة، ربّما تكونُ شيئًا خطيرًا؛ لأنّ هذه التّخصُّصاتِ لا تَهتمُّ تمامًا بِاكتشافِ الوقائع وتفسيرِها كما هي في الواقع، بل، عَلَى العكس، تميلُ إلى تقديمِ هذه الوقائع وتفسيرِها عَلَى نحوٍ تستجيبُ فيه لِمُتطلَّباتِ إديولوجيّةٍ محدّدة، وتغدو خطرًا عَلَى المصالحِ القائمةِ إن لم تفعَلْ عَلَى هذا النّحو.

وابتغاء استكمالِ الصّورةِ، عَلَيّ أن أُنبّه عَلَى اختلافٍ لافتٍ لِلنّظر، في تجربتي الشّخصيّةِ عَلَى الأقلّ، بينَ الولاياتِ المتّحدة والدّيمقراطيّاتِ الصّناعيّةِ الأُخرى، فيما يتّصِلُ بهذا الموضوع، وهكذا وجدتُ خِلالَ أعوامَ، أنّني كثيرًا ما أُطالَبُ بِالتّعليقِ عَلَى قضايا دوليّةٍ أو مسائلَ اجتماعيّةٍ مِن جانبِ الصّحافةِ والإذاعةِ والمَرْئيّةِ (التّلفاز) في كندا وأوروبا الغربيّة واليابان وأستراليا، لكنّ ذلك نادرٌ جدًّا في الولاياتِ المتّحدة.

(أَستَثْني هنا الصَّفحاتِ الخاصَّةَ في الجرائدِ حيثُ يُفسَحُ المجالُ لِرَأي مُخالِف، وحتى يشجَّعُ، لكنّه يُغلَّفُ ويوصَفُ بِأنّه «تعبيرٌ تامُّ عن مجالٍ للرّأي». وأُشيرُ فِعْلًا إلى التّعليقِ والتّحليلِ، اللّذينِ يدخلانِ في التّيّارِ السّائد في مُناقَشةِ القضايا المُعاصرة وتفسيرِها، بِوَصْفِهما اختلافًا حاسمًا).

وقد كان التّعارضُ مُثيرًا حقًّا، إبّانَ مرحلةِ حربِ فيتنام، ويبقى كذلك اليومَ. وإن قُدِّرَ لِهذا وَحْدَه أن يكونَ تجربةً شخصيّةً، فلن تكونَ له أيّةُ أهميّة، لكنّني عَلَى يقينٍ تامٍّ مِن أنّه ليس كذلك. فالولاياتُ المتّحدةُ فَذّةٌ بينَ الدّيمقراطيّاتِ الصّناعيّةِ في صَرامةِ نِظامِ التّوجيهِ الإديولوجيّ – وقد نقولُ «التّلقينِ الحِزْبيّ» – الذي يُمارَسُ

عَبْرَ وسائلِ الإعلام. ولَعلّ إحْدَى الأدواتِ المستعمَلةِ لِتحقيقِ هذا التّضييقِ في المنظور، إنّما هي الاعتمادُ عَلَى المَراجِع المُتخصِّصة، وقد أفلَحَتِ الجامعاتُ وفرُوعُ الدَّرْسِ الأكاديميّ، في الماضي، في حِمايةِ مواقفَ وتفسيراتٍ مُكيَّفةٍ، حيثُ إنّ الاعتمادَ عَلَى «الخِبْرةِ الاحترافيّة»، سيؤكّدُ، عَلَى الجُمْلة، أنّ النظراتِ والتّحليلاتِ التي تنأى عن التّقليدِ لن يُعبَّرُ عنها إلّا في النَّرْرِ اليَسير.

وهكذا، فإنّ تَردُّدي في مُحاوَلةِ رَبْطِ عمَلي في عِلْمِ اللّغةِ بِتحليلاتٍ للقضايا الرّاهنة أو لِلإديولوجيا، عَلَى غِرارِ ما يقترحُ كثيرونَ، يَرجعُ إلى سببَيْنِ. أمّا في المقامِ الأوّل، فإنّ العلاقة واهيةٌ حقًّا. يُضافُ إلى ذلك، أتني لا أُريدُ أن أُسْهِمَ في الإيهامِ بِأنّ هذه المَسائلَ تقتضي فَهْمًا تَقْنيًّا، يَعِزُّ الحصولُ عليه مِن دُونِ إعدادِ خاصّ. لكنّني لا أُريدُ أن أُنكِرَ ما تقولينَ: فالإنسانُ يستطيعُ أن يتناولَ طبيعة الإديولوجيّ، والتّأثيرَ الاجتماعيّ لِلمثقّفين؛ إلخ، على نحوٍ مُمْتِع. لكنّ المُهمّةَ التي تُواجِهُ المُواطِنَ العاديَّ المُهتمَّ بِفَهْمِ الواقع الاجتماعيّ وإزالةِ الحُجُبِ المُسْدَلةِ عليه، ليسَتْ مُماثِلةً لِمُشكِلةٍ جين بيير فاي في بَحْثِه لِلغةِ الاستبداديّة.

م. ر.: أشرتَ في تحليلاتِكَ لِلإديولوجيا إلى حقيقة «غريبة»: يحدُثُ أحيانًا أنّ بعض الصُّحُفِ تُمارِسُ سِياسةَ «تَوازُنِ»، أساسُها تقديمُ تقاريرَ أو تفسيراتٍ متناقضة في وقتٍ واحد. وقد قُلْتَ، في أيّةِ حال، إنّ الرِّوايةَ الرِّسميّةَ وَحْدَها، رِوايةَ الإديولوجيا السّائدة، هي التي احتُفِظَ بها، حتى مِن دونِ بُرهان، في حِينَ أنّ رِوايةَ المُعارَضةِ رُفِضَتْ معَ وجودِ الدّليل المُقدَّم والمِصْداقيّةِ في المصادر.

ن. ت.: نعم جزئيًّا، لِأَنَّهُ جَلِيٌّ أَنَّ الوَضْعَ الممتازَ يَتَّفَقُ والرِّوايةَ التي تستجيبُ جيّدًا لِمتطلّباتِ القوّةِ والامتياز. ومِن المُهمِّ دائمًا، عَدَمُ إهمالِ اللّاتوازُنِ

المُروِّعِ بِشأنِ كيفيّةِ تقديمِ الواقع الاجتماعيّ إلى الجُمْهور.

ولا تستطيعينَ ، فيما أعلَمُ ، أن تَجِدي في وسائل الإعلام في أمريكا صَحافيًّا اشتراكيًّا واحدًا، ليس ثَمَّةَ مُعلِّقٌ سِياسيٌّ واحِدٌ مُنظَّمٌ في نِقابةٍ واشتراكيٌّ في الوقتِ نفسِه. ومِن وِجْهةِ النَّظَرِ الإديولوجيّة، فإنّ وسائلَ الإعلام هي مِئةٌ بِالمِئةِ «رَأْسُماليّة الدّولة». وبمعنّى ما، لَدَيْنا ما يفوقُ ما هو موجودٌ هنا؛ «الصّورةُ المُطابقةُ Mirror Image» في الاتّحادِ السّوفييتيّ، حيثُ يُمثِّلُ كُلُّ مَن يكتُبُ في صَحيفة ((برافدا))، الوَضْعَ الذي يُطلقونَ عليه (الاشتراكيّة) - وهو في الحقيقة نوعٌ مِن اشتراكيّةِ الدّولةِ ذُو طابَع استبداديّ واضح. وهنا في الولاياتِ المتّحدة ثَمَّةً دَرَجةٌ مُدهِشةٌ مِن التَّماثُلِ الإديولوجيِّ في مِثْلِ هذا البلَدِ المُعقَّد. ليس ثَمَّةَ صوتٌ اشتراكيٌّ واحِدٌ في وسائلِ الإعلام، ليس ثَمَّةَ حتَّى صوتٌ جَبانٌ؛ قد يكونُ هناك بعضُ الاستثناءاتِ الهامشيّة، لكنّني غيرُ قادرٍ عَلَى التّوقّع، ارتجالًا. ولِهذا سَبَبانِ أساسًا. هناك، أوّلًا، التّجانس الإديولوجيّ الاستثنائيّ لدى فئة المُثقَّفينَ الأمريكيّينَ عَلَى الجُمْلة، الذين قلّما يبتعدونَ عن واحِدٍ مِن المُتغيّراتِ في الإديولوجيا الرّأسِماليّة لِلدّولة (اللّيبراليّةِ أو المُحافِظة)، وهو أمرٌ يستدعى تفسيرًا. والسَّبَبُ الثَّاني، أنَّ وسائلَ الإعلام مؤسَّساتٌ رأسُماليَّةٌ. ولا ريبَ في أنَّه صُورةٌ مُطابِقةٌ لِما هو موجودٌ في هيئة مديري شركة ِ «جنرال موتورز». وإن لم يكُنْ موجودًا فيها اشتراكيٌّ - ماذا سيفعَلُ هناك! - فليسَ ذلك لِأنَّهم عاجزونَ عن إيجادِ أيِّ واحِدٍ مِن الأَكْفِياء. إنَّ وسائلَ الإعلامِ في مجتمع رأسِماليٍّ، هي مؤسَّساتٌ رأسُماليّةٌ. أمَّا كَوْنُ هذه المؤسّساتِ تعكسُ إديولوجيا المصالح الاقتصاديّةِ السّائدة ، فأمرٌ لا يكادُ يدعو إلى الدّهشة .

تلك حَقيقةٌ ساذَجةٌ وأوّليّة. وما تتحدّثينَ عنه يُشير إلى ظاهراتٍ أكثرَ صِحّةً. وهذه، معَ إثارتِها، لا ينبغي أن تجعَلَ المرءَ ينسى العواملَ السّائدة.

وجَديرٌ بِالذِّكْرِ، أنّه معَ التسجيلِ الشّامِلِ والمعروفِ لِأكاذيبِ الحكومةِ إبّانَ حربِ فيتنام، ظلّتِ الصّحافةُ، بِثباتٍ واضح، مُنقادةً عَلَى نحوِ ملحوظ، ومُستعدّةً لِقَبولِ مزاعمِ الحكومة، وإطارِ تفكيرِها، وتفسيرِها لما يحدُثُ. وطبيعيُّ أنّ الصّحافة - في مسائلَ تَقْنيّةٍ دقيقةٍ كمسألةِ نجاحِ الحربِ مثلًا - كانَتْ مُستعِدّةً للانتقادِ، وكان هناك دائمًا مُراسِلونَ شُرَفاءُ في ساحاتِ القتال وَصَفُوا ما رَأُوه. لكنّني أُشيرُ إلى النّموذجِ العامّ في التّفسيرِ والتّحليل، وإلى افتراضاتٍ أكثرَ تعميمًا بِشأنِ ما هو صَحيحٌ ولائق. زيدي عَلَى ذلك، أنّ الصّحافة أحيانًا أخفَتْ تمامًا حَقائقَ دامغةً - وما قَذْفُ لاوُسَ بِالقَنابِلِ بِمِثالٍ خَفِيّ.

لكنّ تَبَعِيّةَ وسائلِ الإعلام تُوضَحُ بِوَسائلَ أقلَّ صَخَبًا خُذي مشاوراتِ مُعاهَدةِ السّلام، التي كشفَتْها إذاعةُ هانوي في تشرين الأوّل ١٩٧٢م، قبلَ انتخاباتِ الرّئاسةِ في تشرينَ الثّاني مُباشَرةً . فحِينَ ظهرَ كيسنجر في المرئيّة (التلّفاز) لِيُعْلِنَ أنّ «السّلامَ في اليد» ، قدّمَتِ الصّحافةُ عن طِيبِ خاطِرٍ روايتَه لما يحدُثُ ، معَ أنّه ، حتى التّحليلُ السّريعُ لِتعليقاته ، أظهرَ أنّه كان رافضًا المبادئَ الأساسيّةَ لِلْمُحادثاتِ في نقطةٍ خَطيرة – وهكذا كان تَصْعيدُ الحربِ الأمريكيّةِ – مشلَما حَدَثَ حقًا في القَصْفِ في عِيدِ المِيلاد – أمرًا محتّمًا . ولستُ أقولُ هذا منطلِقًا مِن عَوْنِ إدراكِ متأخِّرٍ فحَسْبُ . فقد بذلتُ ، بِمُشارَكةِ آخرينَ ، جهدًا كبيرًا في مُحاوَلةِ جَعْلِ الصّحافةِ القوميّةِ تُواجِهُ الحقائقَ النّاصعةَ في وقتها ، وكتبتُ أيضًا مقالةً في هذا الشّأنِ قَبْلَ قَصْفِ أعيادِ الميلاد (١) ، تنبّأَتْ خاصّةً «بِقَصْفٍ مُرقِعٍ مقالةً في هذا الشّائنِ قَبْلَ قَصْفِ أعيادِ الميلاد (١) ، تنبّأَتْ خاصّةً «بِقَصْفٍ مُرقّعٍ مقالةً في هذا الشّماليّة » .

والقصّةُ نفسُها تمامًا كان قد أُعِيدَ تمثيلُها في كانون الثّاني ١٩٧٣م، حِينَ

۱- في «التّحرير Liberation» (كانون الثّاني ١٩٧٣م).

أُعلنَتْ معاهدةُ السّلام نهائيًّا. حَيثُ أوضحَ كيسنجر والبيتُ الأبيضُ، أنّ الولاياتِ المتّحدةَ كانَتْ ترفُضُ كُلَّ مبدأ أساسيٍّ في المُعاهدة التي كانَتْ قد وقّعَتْ عليها؛ ومِن ثَمّ، فإنّ حربًا متّصِلةً كانَتْ أمرًا لا مَفرَّ مِنه، وقد سارعَتِ الصّحافةُ إلى قَبولِ الرِّوايةِ الرِّسميّة، وبالغَتْ في ذلك حتى سَمحَتْ ببعضِ التّزييفاتِ المُضلّلةِ لِتقفَ غيرَ مُتَّهمة، وقد عرضتُ لِهذا كُلِّه بإسهابِ في موضع آخر (۱).

أو لِنذكُرْ حالةً أُخرى، حَيثُ إنّي في مقالةٍ كتبتُها لِصحيفةِ رامبارتز (مبارتز Ramparts)، أبديتُ وِجْهةَ نظرٍ في التّفسيراتِ الارتجاعيّة لِلحربِ الفيتناميّة مِمّا عرضَتْهُ الصّحافةُ حِينَ دَنَتِ الحربُ مِن نِهايتها عامَ ١٩٧٥م - أعني الصّحافة اللّيبراليّة، أمّا الصّحافةُ الأُخرى فغيرُ مُهتمّةٍ بهذه المسألة.

أمّا عَلَى الصّعيدِ العمَليِّ الشّامل، فإنّ الصّحافة سلّمَتْ بِالمبادئ الأساسيّةِ لِدِعايةِ الحكومة، مِن دُونِ مُناقشتها، ونتحدّثُ هنا عن ذلك القِسْمِ مِن الصّحافةِ الذي عَدَّ نفسَه مُعارضًا لِلحرب، وذلك غريبٌ جدًّا،

ويَصدُقُ الشّيءُ نفسُه عَلَى المُنتقِدينَ الانفعاليّينَ لِلحرب؛ وفي مَقْدورِنا أن نتجرّاً فنقولَ إنّهم إلى حدِّ كبيرِ غيرُ شاعِرينَ بها.

ويَنطبِقُ هذا خاصّةً عَلَى أولئك الذين يُعَدُّون (النَّخْبة المُفكِّرة)، والحقُّ أنّ ثَمّة كتابًا لافتًا للنّظرِ يُدعَى (النُّخْبة المُفكِّرة في أمريكا -The American Intel) كتابًا لافتًا للنّظرِ يُدعَى (النُّخْبة المُفكِّرة في أمريكا -C. Kadushine) يقدّمُ حصيلةَ اختبارٍ مُفصَّلٍ لِرأي مجموعةٍ وُصفَتْ بِأنّها (النُّخْبةُ المُفكِّرةُ)، وقد شرعَ في تأليفِه عامَ مُفصَّلٍ لِرأي مجموعةٍ وُصفَتْ بِأنّها (النُّخْبةُ المُفكِّرةُ)، وقد شرعَ في تأليفِه عامَ

۱- انظر «المتاريس Ramparts» (نيسان ۱۹۷۳م)؛ السّياسة الاجتماعيّة Rocial Policy). (أبلول ۱۹۷۳م).

٢- ظهر هذا في العدد الأخير مِن تلك المجلّة، التي كانَتْ عاجزةً عن إيجادِ الدّعم الماليّ، ولم
 تعد موجودة، Ramparts، آب ١٩٧٥م.

١٩٧٠م. ويتضمّنُ هذا الكتابُ قَدْرًا كبيرًا مِن المعلوماتِ عن مواقِفِ المجموعةِ إِزاءَ الحرب، في الوقتِ الذي كانَتْ فيه المُعارَضةُ لِلْحربِ عَلَى أَشُدّها. وقد عَدّتِ الأغلبيّةُ السّاحقةُ نفسَها مُعارِضةً لِلْحرب، لكنّ ذلك، عَلَى الجُمْلةِ، راجعُ إلى ما سَمَّوهُ أسبابًا عَمَليّةً «براغماتيّة»: غَدَوا عَلَى قناعةٍ، في لحظةٍ مِن اللّحظات، بأنّ الولاياتِ المتّحدة لا يمكنُ أن تربحَ بِثَمَنٍ يمكنُ قبولُه. وأحسَبُ أنّ دراسةً «لِلنّخبةِ المُفكّرةِ في ألمانيا» عامَ ١٩٤٤م، كانَتْ قد تمخضَتْ عن النّتائج نفسِها. حَيثُ تُشيرُ الدّراسةُ عَلَى نحوٍ مثيرٍ تمامًا، إلى درجةٍ كبيرةٍ مِن التّطابقِ والاستجابةِ للإديولوجيا السّائدة بينَ أُناسٍ يَعدُّونَ أنفسَهم مُنتقِدينَ نَشِطينَ لِسياسةِ الدّولة.

أمَّا نتيجةُ هذا الإذعانِ المُتماثِل لِأُولئك الذين هم في مركزِ القُوَّة، كما سَمَّاهُ هانز مورجنثاو (Hans Morgenthau) بِحَقِّ ، فهي أنَّ الخطابَ والنَّقاشَ السّياسِيَّيْنِ في الولاياتِ المتّحدة أقلُّ تَشتّتًا، عَلَى الجُمْلة، منهما حتّى في بعض البلدانِ الفاشيّة، إسبانيا فرانكو مثلًا، حَيثُ كان ثَمّةَ مُناقَشةٌ فعّالةٌ تغطّى مجالًا إديولوجيًّا واسعًا. ومعَ ذلك، فإنّ عُقوباتِ الانحرافِ عن العقيدةِ الرّسميّة كانَتْ أشدَّ صَرامةً مِنها هنا بِما لا يُقارَن، ومعَ ذلك، لم يكُنِ الرَّأيُ والتَّفكيرُ مقيَّدَيْنِ بِمِثْل هذه القيودِ الضّيّقة، وهي الحقيقةُ التي كثيرًا ما أثارَتْ دهشةَ المُثقَّفينَ الإسبان، الذين يزورونَ الولاياتِ المتّحدة إبّانَ الأعوام الأخيرة مِن عهدِ فرانكو. وكثيرًا ما كانَتِ الحالُ كذلك تمامًا في البرتغالِ الفاشيّةِ، حَيثُ يبدو أنَّ ثَمَّةَ مجموعاتٍ ماركسيّةً ذاتَ شأنٍ في الجامعات، ونذكُرُ هنا مِثالًا واحدًا فحَسْبُ. فقد صار التّنوّعُ الإديولوجيُّ وأهمّيتُه بارزَيْنِ معَ سقوطِ الدّكتاتوريّة. وقد عُكِسَ هذا أيضًا في حَرَكَاتِ التَّحرّرِ في المُستعمَراتِ البرتغاليّة - شارعٌ ثُنائيٌّ الاتّجاهِ، في تلك الحال، حَيثُ إِنَّ المُثقَّفينَ البرتغاليّينَ كانوا متأثّرينَ بِحَرَكات التّحرّر، وأنا أفترضُ العَكْسَ. أمَّا في الولاياتِ المتّحدة ، فالوَضْعُ مختلفٌ تَمامًا ، وحِينَ تُقارَنُ الولاياتُ

المتحدةُ بِالدِّيمقراطيّاتِ الرَّأسِماليّةِ الأخرى، تكونُ أشدَّ قَسُوةً ومَذْهَبيّةً في تفكيرِها وتحليلِها السّياسِيَّيْنِ. وليس ذلك بينَ المُثقَّفينَ فحَسْبُ، معَ أنّ هذه الحقيقة في هذا القِطاعِ قد تكونُ أكثرَ غَرابةً. والولاياتُ المتّحدةُ فَذَةُ أيضًا في أنّه ليس هناك ضَغْطُ مُهمٌ لِإشتراكِ القوّةِ العامِلةِ في الإدارة، ناهيكَ عن سَيْطَرةٍ عُمّاليّةٍ حَقيقيّة. وهذه المسائلُ ليسَتْ نَشِطةً في الولاياتِ المتّحدة، في حِينَ أنّها موجودةٌ في أوروبّا الغربيّة كُلّها. إنّ غِيابَ أيِّ صَوْتٍ اشتراكيٍّ ذي شأنِ، أو مُناقشةٍ لها هذه الصّفةُ، سِمةٌ مثيرةٌ تمامًا أيضًا في الولاياتِ المتّحدة، مُقارَنةً بِمُجتمعاتٍ أُخرى لها بنيّةٌ اجتماعيّةٌ ومُستوى تطوّرِ اقتصاديّ مُماثِلانِ لِما لِلولاياتِ المتّحدة.

وههنا رأى المَرْءُ تغيّراتٍ ضئيلةً في نهاية السّتينيّات؛ أمّا في عام ١٩٦٥م، فإنّكِ ستلقَيْنَ كبيرَ عَنَتٍ في العُثورِ عَلَى أستاذٍ جامعي ماركسيّ، أو اشتراكيّ، في أحدِ أقسامِ عِلْمِ الاقتصادِ في الجامعاتِ المرموقة، عَلَى سَبيلِ المِثال. فقد سادَتْ إديولوجيا رَأْسِماليّةِ الدّولةِ العلومَ الاجتماعيّةَ وكُلَّ التّخصّصاتِ الإديولوجيّة، وُونَما استثناءِ تقريبًا. وكانَتْ هذه التّماثليّةُ قد سُمِّيتْ «نِهايةَ الإديولوجيا». وقد هيمنَتْ في الميادينِ الحِرْفيّة - ولا تزالُ تُهيمِنُ عَلَى نطاقٍ واسع - وكذا في وسائلِ الإعلامِ وصُحُفِ الرّأي. إنّ دَرَجةً كهذه مِن التّماثُلِ الإديولوجيّ في بلدٍ ليس لديه شُرْطةٌ سِرّيّةٌ، عَلَى الأقلّ ليس أكثرُ مِن جِهازٍ واحد، وليس لَديه مُعسكَراتُ اعتقالٍ، لأمرٌ استثنائيُّ حقًا. وقد ضُيَّق نِطاقُ التّنوّعِ الإديولوجيّ (أعني الضَّرْبَ الذي يتضمّنُ نِقاشًا فعّالًا حولَ مسائلَ اجتماعيّةٍ) تضييقًا كبيرًا هنا لأعوامِ كثيرة، مَحْروفًا نحوَ اليمينِ أكثرَ مِنه في الدّيمقراطيّاتِ الصّناعيّة الأخرى. وهذا أمرٌ عَلَى قَدْرٍ كبيرٍ مِن الأهمّيّة، وينبغي أن يُنظَرَ إلى الأشياءِ الدّقيقةِ التي أَلْمعتُ أليها داخلَ هذا الإطار.

وقد حدثَتْ تغيّراتٌ في أواخِرِ السّتينيّاتِ في الجامعات، حَدَثَ ذلك إلى

حدِّ كبيرٍ بِسَبِ حَرَكةِ الطَّلَبة، التي طالبَتْ وحقّقَتْ بعضَ التّوسيع في المجالِ المسموحِ به لِلتّفكير. وقد كانَتْ رُدودُ الفعْلِ مثيرةً. والآنَ، حَيثُ تضاءلَ ضَغْطُ حرَكةِ الطَّلَاب، ثَمَّةَ جُهدٌ واضِحٌ لإعادةِ بناءِ التّقليدِ الذي زُعزعَ قليلًا.

وقد حَدَثَ دائمًا في المُناقشاتِ والمُؤلَّفاتِ التي تناولَتْ تلك المرحلة - التي كثيرًا ما تُدْعَى «مرحلة الاضطرابات»، أو شيئًا مِن هذا القبيل - أن يُصوَّر اليَسارُ الطُّلَابِيّ بِوَصْفِه خطرًا يُهدِّدُ حُرِيّةَ البحثِ والتّعليم؛ ويُقالُ إنّ حَرَكةَ الطلّابِ اليَسارُ الطُّلَابِيّ بِوَصْفِه خطرًا يُهدِّدُ حُرِيّةَ البحثِ والتّعليم؛ ويُقالُ إنّ حَرَكةَ الطلّابِ قد تَضَعُ حُرِيّةَ الجامعاتِ في خطر، مِن خِلالِ مُحاوَلةِ فَرْضِ التّوجيهاتِ الإديولوجيّة الاستبداديّة، وتِلْكُم هي الطّريقةُ التي يَصِفُ فيها مُثقَّفُو رَأسِماليّةِ الدّولةِ حقيقةَ أنّ توجيههم الإديولوجيَّ القريبَ مِن الكَمال، قد صار موضوعَ بَحْثٍ شديدِ الإيجاز، لأنّهم يُحاولونَ ثانيةً سَدَّ هذه الاختلالاتِ الواهيةِ في نِظامِ التّوجيهِ الفكريّ، وقلْبَ العمليّةِ التي نشأ عنها اختلافُ ضَعيلُ جدًّا داخلَ المُؤسّساتِ الإديولوجيّة: خطرُ استبدادِ فاشيّةِ اليَسار! وهم يؤمنونَ بِذلك إيمانًا قويًّا، إلى ذرَجةٍ غُسِلَتْ فيها أدمغتُهم وسيطرَتْ عليهم التزاماتُهم الإديولوجيّة، والمرءُ يَتوقَّعُ ذلك مِن البوليس، أمّا حِينَ يَصدُرُ عن النُّخْبةِ المثقَّفةِ، فإنّه يكونُ غريبًا جدًّا.

ولا شكَّ في أنّه كانَتْ هناك حالاتٌ في الجامعاتِ الأمريكيّة، تجاوزت فيها أعمالُ الطّلّابِ حُدودَ ما هو لائقٌ ومشروع. وتولّى إثارةَ بعضٍ مِن أسوأ الأحداثِ، عَلَى غِرارِ ما هو معروفٌ الآنَ، مُشاغِبُونَ لِمَصْلحةِ الحكومة (١)، معَ أنّ قَدْرًا ضئيلًا مِنها، حقًّا، مَثّلَ انتهاكاتٍ مِن جانِبِ الحرَكةِ الطّلّابيّة نفسِها. تلكُمْ هي الأحداثُ

۱- انظُرِ ابتغاءَ بعضِ الأمثلة: ديف دلنجر Dave Dellinger في «أكثر قوّة ممّا نعرف More»

Power Than We know (نيويورك: Doubleday)؛ ونعوم تشومسكي

Vintage (نيويورك: Cointelpro)، طبعة Cointelpro) (نيويورك: Books)، ٩٧٦، Books

التي يركّزُ كثيرونَ مِن المُعلّقينَ انتباهَهم عَلَيها حِينَ يَدينونَ حرَكةَ الطّلّاب، ومهما يكُنْ، فإنّ الحصيلةَ الرّئيسةَ لِحرَكةِ الطّلّاب كانَتْ مختلفةً تمامًا، فيما أحسَبُ، فقد أثارَتْ تَحدّيًا لِتَبَعيّةِ الجامعاتِ لِلدّولة وقُوًى خارجيّةٍ أُخرى – مع أنّ هذا التّحدّيَ لم يُثبِتْ تأثيرًا فعّالًا، وقد بقي هذا الخضوعُ كما هو إلى حدٍّ كبير، وأدّى بِنَجاحٍ محدودٍ أحيانًا إلى إحداثِ انفتاحٍ في الميادينِ الإديولوجيّة، ومِن ثَمّ إلى تنوّع كبير نشبيًّا في التفكيرِ ودراسةِ البحث. وأرى أنّ هذا التّحدّي لِلتّوجيهِ الإديولوجيّ، الذي صعده الطلّلابُ (الذين كانَتْ جَمهرَتُهم مِن اللّيبراليّينَ)، وخاصّةً مِن دارسي العلومِ الاجتماعيّة، هو الذي أثارَ مِثْلَ هذا الإرهاب، الذي يقتربُ أحيانًا مِن السّعلييةُ والاستعاديّةُ التي تظهرُ اليومَ، مُبالغًا فيها كثيرًا وغيرَ دقيقة في وَصْفِها الله للأحداثِ التي حدثتْ وأهميّيتها. ويُحاولُ كثيرونَ مِمّن ينتمونَ إلى النّخْبةِ المُثقَّفة، إعادةَ بِناءِ المُعتقدِ التّقليديّ والهيمنةِ عَلَى الفِكْرِ والبَحْث، التي أرسَوا دَعائمَها إعادةَ بِناءِ المُعتقدِ التّقليديّ والهيمنة عَلَى الفِكْرِ والبَحْث، التي أرسَوا دَعائمَها إلمَ مِنْلُ هذا النّجاح، والتي كانَتْ مُهدَّدةً حقًّا – والحُريّةُ دائمًا تهديدٌ للمُفوّضينَ.

م. ر.: كانَتْ حركةُ الطّلابِ قد عُبّئتْ أوّلًا لِمُقاومةِ الحربِ في فيتنام،
 ولكنْ، ألم تتدخّلْ مباشرةً في مسائلَ أخرى؟

ن. ت.: كانَتِ القضيّةُ المُباشِرةُ حربَ فيتنام، ولكنْ أيضًا حرَكةَ الحقوقِ المدَنيّةِ في الأعوامِ السّابقة – وعَلَيْكِ أن تتذكّري أنّ الشّخصيّاتِ النَّشِطةَ في طليعةِ حَرَكةِ الحُقوقِ المَدَنيّةِ في الجَنوب، كثيرًا ما كانَتْ مِن الطّلّاب. خُدي مثلًا الكَفوقِ المَدَنيّةِ في الجَنوب، كثيرًا ما كانَتْ مجموعةً علَى قَدْرٍ كبيرٍ العكري التي كانَتْ مجموعةً علَى قَدْرٍ كبيرٍ مِن الأهميّةِ والنّفوذِ ولها قِيادةٌ سَوداءُ، علَى الجُمْلة؛ وقد أيّدَها جُمهورٌ عريضٌ مِن الطّلّابِ البيض، وإضافةً إلى ذلك، ينبغي أن تكونَ بعضُ القضايا المُبكِّرةِ فراتَ علاقةٍ بِفَتْحِ حَرَمِ الجامعة لِمَجالٍ فِكْريِّ أرحَبَ ولِنَشاطٍ سياسيِّ ذي اتّجاهاتٍ ذاتَ علاقةٍ بِفَتْحِ حَرَمِ الجامعة لِمَجالٍ فِكْريِّ أرحَبَ ولِنَشاطٍ سياسيٍّ ذي اتّجاهاتٍ ذاتَ علاقةٍ بِفَتْحِ حَرَمِ الجامعة لِمَجالٍ فِكْريِّ أرحَبَ ولِنَشاطٍ سياسيِّ ذي اتّجاهاتٍ

مُتباينة ، كما هي الحالُ في الجَدَلِ الكلاميّ الباركلي Berkely .

وما بَدَا لي في ذلك الوقت، أنّ النّشيطينَ مِن الطّلّابِ كانوا يحاولونَ حقًا «تَسْييسَ» الجامعات، وفي المرحلة التي لم تكُنْ فيها هيمنة الإديولوجيّينَ في الكُلِّيّاتِ موضوعًا لِلْبَحْث، كانتِ الجامعاتُ قد شُيِّسَتْ عَلَى نطاقٍ واسع، وقدَّمَتْ خِدَماتٍ مُنظَّمةً وفَعّالةً لِقُوى خارجيّةٍ، وخاصّةً لِلْحُكومة، برامجَها وسياساتِها؛ واستمرّ هذا إبّانَ حرَكة الطّلّاب، عَلَى غِرارِ ما هو عليه اليومَ، ومِن الصّوابِ القولُ إنّ حرَكة الطّلّابِ حاولَتْ، منذُ البَدْء، فَتْحَ الجامعاتِ وتحريرها مِن السّيطرةِ الخارجيّة، والحقُّ أنّ هذا المَسْعَى بَدَا شكلًا غيرَ قانونيٍّ مِن «التَّسْييس»، عند أولئك الذين أفسدوا الجامعاتِ وأحالُوها إلى امتدادٍ ذي شأنٍ في أَدُواتِ سِياسةِ الدّولة والإديولوجيا الرّسميّة، ويبدو هذا كُلُّه جَليًا فيما يتّصِلُ بِمَخابِرِ الجامعات المُفعدة، أو برامج العُلومِ الاجتماعيّة ذاتِ العلاقاتِ القويّةِ بِالتّمرّد المُضادّ، وخِدَماتِ استخباراتِ الدّولةِ والدّعاية، والتّوجيهِ الاجتماعيّ، وقد يكونُ المُضادّ، وخِدَماتِ استخباراتِ الدّولةِ والدّعاية، والتّوجيهِ الاجتماعيّ، فيما أحْسَبُ.

وابتغاءَ إيضاحِ هذا، خُذِي مِثالًا مِن تاريخِ الحربِ الباردة، وما يُدْعَى التّفسيرَ التّعديليّ Revisionist في المرحَلةِ التي أعقبَتِ الحربَ العالميّةَ الثّانية. كان التّعديليّونَ، كما تَعْلمينَ، أولئك المفسِّرينَ الأمريكيّينَ، الذين قاوموا الرّواية «التّقليديّة» الرّسميّةَ لِما يجري، وقد ذَهَبَ هذا المعتقدُ التّقليديُّ، المُسَيطِرُ سيطرةً تامّةً آنذاك، إلى أنّ الحربَ الباردة لم تكُنْ سِوَى نتيجةٍ لِلْعُدوانيّةِ الرّوسيّة والصّينيّة، وأنّ الولاياتِ المتحدة مثلَتْ دَوْرًا إيجابيًّا، رَدَّ فِعْلِ عَلَى هذا ليس غير، وكان هذا الموقِفُ مُتبنَّى حتّى مِن المُفسِّرينَ الأكثرِ لِيبراليّةً، خُذِي رَجُلًا مِثْلَ وكان هذا الموقِفُ مُتبنَّى حتّى مِن المُفسِّرينَ الأكثرِ لِيبراليّةً، خُذِي رَجُلًا مِثْلَ (جون كينيث جالبرت John Kenneth Galbraith)، الذي كانَ داخِلَ المؤسِّسةِ اللّيبراليّةِ لِأمدٍ غيرِ قصيرٍ أحدَ العقولِ الأكثرِ تفتّحًا، وبَحْثًا وتشكّكًا، المؤسِّسةِ اللّيبراليّةِ لِأمدٍ غيرِ قصيرٍ أحدَ العقولِ الأكثرِ تفتّحًا، وبَحْثًا وتشكّكًا،

وأحد أولئك الذين حاولوا إزالة الإطارِ التقليديّ عن كثيرٍ مِن المسائل، ففي كتابِه «الدّولة الصّناعيّة الجديدة The New Industrial State»، الذي نُشِرَ عامَ اللّهولة الصّناعيّة الجديدة العهد! – والذي يركّزُ فيه عَلَى الموقِفِ الصّريحِ والانتقاديِّ لِلْمُثقَّفينَ والآمالِ المُشجَّعةِ التي يُقدِّمُها هذا، يقولُ: إنّ «المصدرَ التّاريخيَّ الحقيقيَّ» لِلْحَربِ الباردةِ، إنّما كانَ عُدُوانيّةَ الرُّوسِ والصّينيّين: «الطّموحاتِ الصّينيّينَ الأكثرَ حَداثةً، والقلّموحاتِ الصّينيّينَ الأكثرَ حَداثةً، والقوّةَ القاهرةَ لإصرارِهم عَلَى زَعْمِهم»(۱).

وذلكم ما كان التّقّادُ اللِّيبرالِيّونَ يردّدونَه عامَ ١٩٦٧م.

وكان البديلُ «التّعديليُّ» قد طُور في صُورةِ رواياتٍ كثيرةٍ متناقضة عند (جيمس ويربرغ James Warburg)، و(د. ف. فلِمنغ James Warburg)، و(جار ألبروفيتز و(وليم أبلِمان وليامزُ William Appleman Williams)، و(جار ألبروفيتز Gar Alperovitz)، و(جَبْرييل كولكو Gabriel Kolko)، و(ديفدْ هوروفتز وقد (David Horowitz)، و(دَيان كلِمنزُ Diane Clemens)، وآخرين. وقد ذهَبُوا إلى أنّ الحربَ الباردةَ حصيلةُ مُخطَّطاتِ القُوى العظمى وشكوكها. ولا يلقى هذا الموقفُ قَبولًا ظاهريًّا فحَسْبُ، بل يحظى بتأييدٍ قويًّ مِن التّسجيلِ يلقى هذا الموقفي. وقليلون هم الذين ركّزوا اهتمامَهم عَلَى الدّراساتِ «التّعديليّة»، التي كثيرًا ما كانَتْ مجالَ مزاح ازدرائيًّ أو انتقاصيّ بينَ المُحلِّلينَ «الجادّين».

ومهما يَكُنْ، فإنّه غدا مُستحيلًا في نِهايةِ السّتينيّاتِ منعُ البَحْثِ الرّصينِ لِلْموقِفِ «التّعديليّ»؛ ويعودُ ذلك في جزءٍ كبيرٍ مِنه إلى ضُغوطِ الحرَكةِ الطّلّابيّة.

۱- الدّولة الصّناعيّة الجديدة The New Industial State (نيويورك: Signet Books ، صه٣٦٠)، صه٣٦٠

فقد قرأ الطّللابُ هذه الكُتُبَ وأرادوا لها أن تُناقَش. وما حدَثَ مثيرٌ تمامًا.

ما حدَثَ أوّلًا هو أنّه، ما إن دُرِسَ البديلُ التّعديليُّ بِجِدّيّةٍ حتّى تفكّكَ الموقِفُ التّقليديُّ تمامًا، ثمّ تلاشَى، وما إنِ افتُتِحَتِ المُناقَشةُ حتّى وجدَت نفسَها في حاجةٍ إلى موضوع، عمليًّا، ولم يُعبَأ بِالموقِفِ التّقليديّ.

ولا ريبَ في أنّ المُؤرِّخينَ التقليديّينَ قليلًا ما سلّموا بِأنّهم كانوا عَلَى خطأ. وبينَما نَجِدُهم بَدَلًا مِن ذلك يتبنّونَ بعض الآراءِ التّعديليّة، إذا هم يَعزُونَ إلى التّعديليّينَ موقفًا غَبِيًا، بِمُقتضاهُ «كانَتِ الحكومةُ السّوفييتيّةُ»... مُجرَّدَ هدَف سيّئ التّعديليّينَ موقفًا غَبِيًا، بِمُقتضاهُ «كانَتِ الحكومةُ السّوفييتيةُ»... مُجرَّدَ هدَف سيّئ الحَظّ لِدِبلُوماسيّتنا «الشّريرة». كان هذا رَدَّ (هربرت فايس Herbert Feis) على موقف (جار ألبروفيتز)، الذي كان رأيه الفعليَّ أنّ «الحربَ الباردةَ لا يمكنُ أن تُفهَمَ حقًّا بِوَصْفِها رَدَّ فِعْلٍ أمريكيًّا عَلَى التّحدي السّوفييتي، بل عَلَى الأصحّ بوصْفِها تفاعلًا مثيرًا لِلشّكوكِ المتبادلة، ومِن ثَمّ، فإنّ اللّومَ في هذا الشّأنِ ينبغي أن تتحمّلَه الأطرافُ جَميعًا». وعَلَى نحو نموذجيًّ تمامًا، كان الرّأيُ المَعْزُوّ إلى التعديليّينَ رأيًا تافهًا؛ ذلك لِأنّه لم يَحْشُبْ حِسابًا لِلتّفاعلِ بينَ القُوى العظمى. التّعديليّينَ رأيًا تافهًا؛ ذلك لِأنّه لم يَحْشُبْ حِسابًا لِلتّفاعلِ بينَ القُوى العظمى. وقد تبنّى المؤرّخونَ التقليديّونَ بعض عناصِرِ التّحليل التّعديليّ، في حِينَ أنّهم مُطابِقةً تمامًا لِلْموقِفِ التّقليديّ الأصليّ. وطبيعيٌّ أنّ المُثيرَ لِهذا الشّكلِ مِن المُناقَشةِ واضحٌ إلى القَدْرِ الكافي.

وانطلاقًا مِن هذا المبدَأ الأساسيِّ الذي أُعيدَ فيه النَّظرُ قليلًا، حاولَ كثيرٌ مِن المورِّخينَ التَّقليديِّينَ إعادةَ تشكيل صُورةِ خَيْريَّةِ أمريكا وتأثُّريَّتها.

لكنّني لا أُريدُ أن أُدخِلَ هذا التّطوّرَ هنا. أمّا عن تأثيرِ التّحليلِ التّعديليّ، فإنّ (جالبرتْ) يُقدِّمُ ثانيةً مِثالًا مثيرًا: سَبَقَ أن استشهدتُ بِكتابِه، الذي ظهرَ عامَ

المراعة والمراعة المناعة المناعة المناعة المناعة المناعة الله المناعة الله المناعة الله المناعة المنا

ويَظَهَرُ (جالبرتْ) مِثالًا مُثيرًا لِأنّه أحَدُ العقولِ المتفتّحة، والانتقاديّة، والباحثة بينَ المُثقّفينَ اللّيبراليّينَ. وإنّ تعليقاتِه عَلَى الحربِ الباردة وبواعثِها مُثيرةٌ أيضًا، لِأنّها تُقدَّمُ بِوَصْفِها مُلاحظةً جانبيّةً عارضةً: لا يُحاوِلُ في هذا السّياقِ أن يُقدِّمَ تحليلًا تاريخيًّا أصليًّا، بل يَصِفُ وَصْفًا سريعًا فحَسْبُ العقيدة التي يؤمنُ بِها أولئك المُفكِّرونَ اللّيبراليّونَ، الذين كانوا إلى حدٍّ ما تشكيكيّينَ وانتقاديّينَ. ولا نتحدّثُ هنا عن (آرثر شليزنجر Arthur Schlesinger) أو الإديولوجيّينَ النّين يُقدِّمونَ أحيانًا مُنتخباتٍ مِن الحقائقِ التّاريخيّة، عَلَى نحوٍ يُماثِلُ ما يفعَلُه مؤرّخو الحزبِ مِن ذَوِي الولاءاتِ الأُخرى.

وفي مقدورِ المرءِ أن يَفهمَ لماذا كان كثيرونَ جِدًّا مِن المُفكِّرينَ اللّيبراليّينَ وَجِلِينَ - في نِهايةِ السّتينيّات، ولِماذا يَصِفونَ هذه المرحَلةَ بِأنّها مرحَلةُ دِكتاتوريّةِ السّسار: لأنّهم اضطُرّوا ذاتَ يوم إلى أن يَروا عالَمَ الحقائقِ في الواجِهة؛ تهديدٌ خطيرٌ، وخَطَرٌ حَقيقيُّ بِالنّسبةِ إلى أولئك الذين مُهمَّتُهم التّوجيهُ الإديولوجي، وهناك دِراسةٌ جديدةٌ ومثيرةٌ حقًّا قدّمَتْها اللّجنةُ الثّلاثيّةُ - أَزْمةُ الدّيمقراطيّةِ The Crisis

of Democracy (Joji Watanuki و(جوجي وتنوكي Sammuel Huntington) ، و(صموئيل هنتغتون العلام المنتقبين العُلَماءِ والآخرينَ ما يرَوْنَه تهديداتٍ معاصرةً للديمقراطيّة . وأحَدُ هذه التهديداتِ «المُثقّفونَ الموجّهونَ قِيميًّا» ، الذين ، كما يُشيرونَ بِحَقِّ ، كثيرًا ما يتحدّون المؤسّساتِ المسؤولة عن «تخريبِ الشُّبّان» – يُشيرونَ بِحَقِّ ، كثيرًا ما يتحدّون المؤسّساتِ المسؤولة عن «تخريبِ الشُّبّان» – وهي عبارةٌ ملائمة . وقد أسهمَتِ الحركةُ الطّلّابيّةُ إسهامًا ملموسًا في هذا الجانبِ مِن «أزمةِ الدّيمقراطيّة» .

وقد مضَتِ المُناقَشةُ في أواخِرِ السّتينيّاتِ إلى أبعدَ مِن قضيّةِ فيتنام أو تفسيرِ التّاريخ المعاصر؛ إذ اهتمَّتْ بِالقوانين نفسِها، وقد واجه عِلْمُ الاقتصاد التّقليديُّ لِأمدٍ قصير، تحدّيَ الطّلّابِ الذين أرادوا القيامَ بِنَقْدٍ جوهريّ لِفاعليّةِ الاقتصاد الرّأسِماليّ، فقد ناقشوا القوانينَ، أرادوا دِراسةَ ماركس والاقتصادِ السّياسيّ.

وربَّما يكونُ في مُستطاعي أن أُوضِحَ هذا مرَّةً أُخرى بِحادثةٍ شخصيّة:

في رَبيعِ عامِ ١٩٦٩م، همَّتْ جَماعةٌ صغيرةٌ مِن طلّابِ عِلْمِ الاقتصادِ هنا في كيمبردج أن تبدأ بِمُناقَشةِ طبيعةِ عِلْمِ الاقتصادِ بِوَصْفِه ميدانًا لِلدَّرْس. ولإفتتاحِ المُناقَشةِ، أرادوا تنظيمَ مُناظَرةٍ يكونُ المُتحدّثانِ الرّئيسانِ فيها (بول سامولسون المُناقَشةِ، أرادوا تنظيمَ مُناظَرةٍ يكونُ المُتحدّثانِ الرّئيسانِ فيها (بول سامولسون للتقْنية Paul Samuelson)، عالِمُ الاقتصادِ الكينزيّ(\*) البارزُ في معهد ماسوشوستس للتّقْنية MIT (حاصِلٌ عَلَى جائزةِ نُوبِل الآن)، وعالِمُ اقتصادٍ ماركسيُّ. أمّا لِهذه المُهمّةِ الأخيرةِ، فلم يكونوا قادرينَ عَلَى إيجادِ أيِّ إنسانٍ في مِنْطقةِ بُوسْطن، ليس ثَمّةَ واحِدُ كان مُستعِدًّا لِبَحْثِ الموقِفِ الكلاسيكيّ الجديدِ مِن وِجْهةِ نظرِ الاقتصادِ السّياسيّ.

 <sup>\*-</sup> نسبةً إلى جون ماينارد كينز (١٨٨٣-١٩٤٦م)، وهو عالِمُ اقتصاد بريطانيّ، نادَى بِضرورةِ
 توسّع الدّولةِ في الإنفاق عَلَى المشاريع العامّة، بغيةَ القضاءِ عَلَى البِطالة [المترجم عن المورد].

وقد سُئلْتُ أخيرًا أن اضطلعَ بِهذه المُهمّةِ، معَ عَدَمِ امتلاكي اطّلاعًا خاصًا في عِلْمِ الاقتصاد، ولا التزامًا بِالماركسيّة، لا أحَدَ مُحترِفًا، أو حتى شِبْهَ مُحترِفٍ عامَ ١٩٦٩م! ومعلومٌ أنّ كيمبردج مَكانٌ فَعّالٌ جدًّا في هذه المسائل، لَعلّ في ذلك ما يعطيكِ فِحْرةً ما عن المُناخِ الفكريِّ السّائد، ومِن غَيْرِ السَّهْلِ أن تَتخيّلي شيئًا شبيهًا بهذا في أوروبا الغربيّة أو اليابان.

نقلَتِ الحركةُ الطّلّابيّةُ هذه الأشياءَ إلى مجالٍ أصغرَ: ما كان يُوصَفُ، كما أعلمتُكِ، بِأَنّه إرهابٌ في الجامعة... الله SS تسيرُ في الأروقة... والمُثقّفونَ الأكاديميّونَ نَجَوا بِصعوبةٍ مِن هذه الهجَماتِ المُخيفةِ التي شَنّها المتطرّفونَ مِن الظّلاب... طبيعيّ، وما مَرجعُ ذلك إلّا جُرأتُهم العظيمةُ. أوهامٌ لا تُصدّقُ! ومع ذلك، كان ثَمّة حَوادثُ حَقًّا، أثيرَتْ أحيانًا مِن جانِبِ مُثيرينَ في وَكالةِ الاستخباراتِ الأمريكيّة FBI، كما نعرِفُ الآنَ، أثارَتْ ذلك التّفسيرَ الجُنونيّ. أيُّ شيءٍ مُدمّرٍ أن تُفتحَ الجامعةُ لِأمَدٍ قصير جدًّا! أمّا وسائلُ الإعلامِ فلم تُمسَّ البتّةَ، وقد أُعِيدَ الآنَ تأسيسُ المبدأ التّقليدي؛ لِأنّه لم يَعُدْ هنا ضَغْطٌ، وفي مقدورِ مؤرّخٍ الآنَ تأسيسُ المبدأ التّقليدي؛ لأنّه لم يَعُدْ هنا ضَغْطٌ، وفي مقدورِ مؤرّخٍ وبُلوماسيًّ جادٍّ مِثْل (جادس سميث Gaddis Smith) أن يَصِفَ الآنَ وِلْيامز وكولكو بِأَنّهما «مُؤلِفًا كَراريسَ» في عَمُودٍ لِمُراجَعةِ الكُتب في التّايمز النّيويوركيّة.

#### م. ر .: إلامَ تَعزُو (تَراجُعَ) الضّغطِ هذا؟

ن. ت.: إلى أشياءَ كثيرة، حِينَ تنامَى اليَسارُ الجديدُ داخلَ حَركةِ الطّلابِ في الوِلاياتِ المتّحدة، لم يَستطِعْ أن يُدْمِجَ نفسَه بِأَيّةِ حرَكةٍ اجتماعيّةٍ كبيرة ضاربة الجُدورِ في أيِّ قِطاعٍ مُهمّ مِن النّاس، وكان هذا في جُمْلتِه نتيجةً لِلتّضيقِ الجُدورِ في المرحَلةِ السّابقة، فالطّلابُ يُشكِّلونَ مجموعة اجتماعيّةً هامشيّةً وعابرةً، ولِكَوْنِ اليسارِ الطّلابيّ أقليّةً ضئيلةً، كثيرًا ما واجهَتْهُ ظروفٌ صَعْبةٌ جدًّا، ولم يظهَرْ إلى الوجودِ تقليدُ فكريُّ فَعّالٌ لِلْيَسار، ولا حرَكةٌ اشتراكيّةٌ ذاتُ قاعدةٍ ولم يظهَرْ إلى الوجودِ تقليدُ فكريُّ فَعّالٌ لِلْيَسار، ولا حرَكةٌ اشتراكيّةٌ ذاتُ قاعدةٍ

في الطّبَقةِ العامِلة لم يكُنْ ثَمّةَ تقليدٌ فَعّالٌ أو حرَكةٌ شعبيّةٌ يستطيعُ الطّلّابُ أن يَنالوا تأييدَهما وفي ظِلِّ هذه الظّروفِ، ربّما يكونُ مُدْهِشًا أن تستمرَّ حرَكةُ الطّلّاب ما استمرَّتْ.

## م. ر .: والجيلُ الجديدُ ؟

ن. ت.: تُواجِهُه أشكالُ جديدةٌ مِن التّجربة، ويبدو أنّ الطّلابَ اليومَ يَجِدونَ أسهلَ لهم أن يتكيّفوا والمطالِبَ التي تُفرَضُ مِن الخارج، مع أنّ المرءَ لا ينبغي أن يُبالِغَ ؛ وانطلاقًا مِن تجربتي الشّخصيّة عَلَى الأقلّ، أستطيعُ أن أقولَ إنّ الكُليّاتِ تختلفُ تَمامًا اليومَ عنها في الخمسينيّاتِ وأوائلِ السّتينيّات، فالرّكودُ والتّراجُعُ في المَيْدانِ الاقتصاديّ، لهما تأثيرٌ كبيرٌ في مواقِفِ الطّلاب، وفي ظُروفِ السّتينيّاتِ، استطاع الطّلابُ أن يفترضوا أنّهم سَيجدونَ وسائلَ العيش، بِصَرْفِ النّظرِ عمّا فعلُوا، لاحَ أنّ المجتمع يمتلِكُ وظائفَ كافيةً ، وكان ثمّةَ إحساسٌ بِالرّاحةِ والتّفاؤل، ومِن ثمّ يستطيعُ المرءُ أن يُؤمّلَ بِالعُثورِ عَلَى مَكانٍ ، أيّ مَكانٍ . أمّا الآنَ ، فإنّ الحالَ لم تعدُد كذلك. فحتى أولئك (المُتخصّصونَ) والمُعَدُّونَ إعدادًا حِرْفيًا جيّدًا، قد يعملونَ سائقي (تاكسي) مُثقّفينَ جيّدًا، وقد أحسّتِ الفعاليّةُ الطّلابيّةُ تأثيرَ هذا كلّه.

وإنّ عَوامِلَ أُخَرَ قد فعلَتْ فِعْلَها، وثَمّةَ دَليلٌ عَلَى أنّ بعض الجامعات، وربّما كثيرًا مِنها، حاولَتْ عَلانية استبعاد الطّلابِ اليساريّينَ، وحتّى في الجامعات اللّيبراليّة استُغِلَّ المِعْيارُ السّياسيُّ لِإستبعادِ الطّلابِ الذين قد «يُثيرونَ المُشكِلاتِ». وطبيعيُّ ألّا يكونَ ذلك استبعادًا تامًّا، وإلّا فإنّها ستستبعدُ الطَّلبة الجيّدينَ جميعًا، ويُواجِهُ الطّلابُ اليساريّونَ صُعوباتٍ جَمّةً في العمَلِ في الجامعات، أو، وقد حَدَثَ ذلك أخيرًا، في الحصولِ عَلَى الوظائف، عَلَى الأقلِّ في التّخصّصاتِ حَدَثَ ذلك أخيرًا، في الحصولِ عَلَى الوظائف، عَلَى الأقلِّ في التّخصّصاتِ الإديولوجيّة، والعلومِ السّياسيّة، وعِلْمِ الاقتصاد، والدِّراساتِ الآسيويّة، عَلَى سَبيلِ المِثال.

م. ر.: إِبّانَ النَّشْرةِ الفرنسيّةِ لِكتابِكَ «عُنْفُ الثّورةِ المُضادّة» (Bains de Sang) من ر.: إِبّانَ النَّشْرةِ الفرنسيّةِ لِكتابِكَ «عُنْفُ الثّورةِ المُضادّة» كان ثَمّةَ لَغَطُّ كثيرٌ في فرنسا بِشأنِ حقيقةِ أنّ الأصْلَ الإنجليزيَّ قد أُخضِعَ لِلرّقابة (أعني: مُنِعَ مِن التّوزيع) مِن جانِبِ المجموعةِ التي تنتمي إليها دارُ النّشر؛ وقد أُغلِقَتْ دارُ النّشرِ نفسُها، وطُرِدَ موظّفوها، وصار رئيسُ التّحريرِ سائقَ «تاكسي»، وهو الآنَ يُديرُ اتّحادَ سائقي «التّاكسي». وقد شكّكتِ المَرْثيّةُ (التّلفازُ) الفرنسيّةُ بِهذه القصّة.

ن. ت: تلك «الرّقابةُ» مِن جانِبِ المجموعةِ حدثَتْ حقًا، كما تقولينَ، لكنّها كانَتْ عمَلًا أَحْمَقَ مِنهم، أمّا عَلَى ذلك المستوى، فليسَتِ الرّقابةُ ضَرورة، وقد زُوِّدَتْ بِعَدَدِ القرّاءِ المتوقّعِ مِن جِهةٍ، والجُهْدِ الذي بذَلَه الجِهازُ الإديولوجيُّ الضّخم، مِن جِهةٍ أخرى، وقد تراءى لي في أحيانٍ كثيرةٍ أنّه إن قُدِّرَ لاستبدادٍ فاشيِّ عقليٍّ أن يظهَرَ إلى الوجود، فسيختارُ إذ ذاك النظامَ الأمريكيَّ، إنّ رقابة الدّولةِ ليسَتْ ضَروريّةً، غيرُ ضَروريّةٍ، أو حتى غيرُ فَعّالةٍ كثيرًا، مُقارَنةً بِصُورِ التّحكّم التي تُمارِسُها أنظمةٌ أكثرُ تعقيدًا ولامركزيّةً.

م. ر.: داخِلَ هذا الإطارِ، كيفَ تُفسِّرُ قضيَّةَ ووترغيت Watergate ، التي كثيرًا ما عُرِضَتْ في فرنسا بِوَصْفِها «انتصارًا للدِّيمقراطيَّة» ؟

ن. ت.: إنّ اعتدادَ قضية ووترغيت انتصارًا لِلدَّيمقراطيّة أمرٌ خاطئٌ فيما أرى. والسّؤالُ الحقيقيُّ المُثارُ لم يكُنْ: هَلِ استعمَلَ نيكسون أساليبَ فاسدةً إزاءَ خُصومِه السّياسيّينَ؟ – بل: مَن كانَتِ الضّحايا؟ الإجابةُ واضحةُ. أُدينَ نيكسون لأنّه أخطاً في اختيارِ الخُصومِ الذين استعمَلَ معهم أساليبَ تَستحِقُ التّوبيخَ في مَعارِكِه السّياسيّة، وليس لأنّه استعمَلَ معهم هذه الأساليبَ. هاجَمَ الشّعبَ بِقُوّة.

رَنَّاتُ هاتفٍ؟ - وُجِدَتْ أمثالُ هذه المُمارَساتِ لِأَمدٍ طويل. لَديهِ «قائمةُ

أعداء»؟ - لكنّه لم يَحدُثْ شيءٌ لأولئك الذين كانوا في القائمة، وقد كنتُ في تلك القائمة، ولم يَحدُثْ لي شَيءٌ لا ، أخطاً حقًّا في تَخيُّرِه الأعداء: لَديه في قائمتِه رئيسُ اله IBM، ومُستشارُو الحكومة الكِبار، والمُعلِّمونَ المُميَّزونَ في الصّحافة، ومُؤيّدُو الحزبِ الدّيمقراطيّ المرموقون، وقد شَن حَمْلةً عَلَى صَحيفة الواشنطن بوست، المؤسّسة التّجاريّة الرّأسِماليّة الكبيرة، وقد حَصّنَ هؤلاء النّاسُ الأقوياءُ أنفسَهم سريعًا، عَلَى غِرارِ ما يُتوقَّع، ووترغيت؟ - أقوياءُ أمامَ أقوياءَ.

إنّ جَرائم مُماثِلةً، وجَرائم أكثر خَطرًا، قد تُنسَبُ إلى أُناسٍ آخرينَ وإلى نيكسون. لكنّ تلك الجرائم وُجِّهَتْ نموذجيًّا إلى أقليّاتٍ أو إلى حرّكاتٍ لها طابَعُ التّغييرِ الاجتماعيّ، والقليلُ يُعارِضُ دائمًا. وقد أبعدَتِ الرّقابةُ الإديولوجيّةُ هذه المسائلَ عن أَعْيُنِ النّاسِ إبّانَ مرحَلةِ ووترغيت، ومع ذلك، فإنّ توثيقًا رائعًا بِشَأنِ هذا القَمْعِ قد ظهرَ في هذا الوقتِ تمامًا. وجينَ هدأت عاصفةُ ووترغيت فحسبُ، توجّهَتِ الصّحافةُ والمُعلّقونَ السّياسيّونَ نحوَ بعضٍ مِن الحالاتِ الحقيقيّةِ والعميقةِ مِن إساءةِ استعمالِ سُلْطانِ الدّولة – وما نزالُ دُونَما إدراكٍ أو تَبيُّنٍ لِخُطورةِ المسألة.

وقد نَشَرَتِ اللَّجنةُ الكَنسيَّةُ ، مثلًا ، معلوماتٍ لم تُوضِحْ أهميَّتَها حقيقةً . وحِينَ إفشائِها رُكِّزَ قَدْرٌ كبيرٌ مِن الدّعايةِ عَلَى قضيّةِ مارتن لوثر كنغ ، لكنّه ما تزالُ هناك مُفاجآتُ مُهمَّةٌ جدًّا لم تكُنِ الصّحافةُ تُدانِيها حتّى هذا اليومِ (كانون النَّاني ١٩٧٦م) . ومِثالُ ذلك الآتي: في شيكاغو كان ثَمَّةَ عِصابةُ شارع تُدْعَى (البلاكستون رانجرز ورفالُ ذلك الآتي: الله شيكاغو كان ثَمَّةً عِصابةُ شارع تُدْعَى (البلاكستون رانجرز (Ghetto ) ، عَمِلَتْ في حَيِّ الأقليَّاتِ (الغيت Ghetto) .

وكان (البلاك بانثرز The Black Panthers) عَلَى اتّصالٍ بهم، يحاولونَ تسييسَهم، فيما يبدو. وما دامَتْ جَماعةُ الرّانجرز قد بَقيَتْ عِصابةَ شارع في الغيت – عِصابةً إجراميّةً، كما صوّرَتْها وكالةُ الاستخباراتِ الأمريكيّة، عَلَى الأقلّ – فإنّ وكالة

الاستخباراتِ لم تكُنْ مهتمّةً كثيرًا بِالأمْرِ؛ فقد كان هذا أيضًا وَسيلةً لِلسّيطرةِ عَلَى الغيت. أمّا وقد غدَوا مُتطرّفينَ داخلَ مجموعةٍ سياسيّة، فقد صاروا خَطِرينَ احتمالًا.

ليسَتِ المُهمَّةُ الأساسيَّةُ لِوِكالةِ الاستخباراتِ أَن تُوقِفَ الجريمة، بل تعمَلُ بِوصْفِها بوليسًا سياسيًّا، عَلَى نطاقٍ واسع، وثمّةَ إشارةٌ تُقدِّمُها مِيزانيّةُ الوِكالةِ والطّريقةُ التي تُوزَّعُ بها، وقد كُشِفَتْ بعضُ المعلوماتِ المُوحِيةِ في هذا الموضوع مِن جانِبِ مجموعةٍ تُطلِقُ عَلَى نفسِها اسْمَ «لَجْنةِ المُواطنينَ لِلتّحقُّقِ مِن نَشاطاتِ وكالةِ الاستخباراتِ الأمريكيّة»، وقد نجحَتْ هذه المجموعةُ في أن تستلَّ مِن وَسائلِ إعلامِ وكالةِ الاستخباراتِ FBI، مكتب ولايةِ بنسلفانيا، مجموعةً مِن الوثائقِ حاولَتْ أن تسلِّمَها إلى الصّحافة، أمّا تصنيفُ هذه الوثائقِ فقد كان تقريبًا على النّحوِ الآتي: ٣٠٪ مخصّصة لِإجراءاتِ الرّوتين، ٤٠٪ لِلرّقابةِ السّياسيّة وتتضمّنُ مجموعتيْنِ مِن الجَناحِ اليمينيّ، وعَشْرَ مجموعاتٍ مهتمّةٍ بِالمُهاجِرينَ، وأكثرَ مِن مائتيْنِ مِن المجموعاتِ اللّيبراليّة أو اليساريّة؛ ١٤٪ لِلْجَريمةِ المنظّمة – وجَمهرَتُها في مغادرةٍ AWOLS والفارّينَ مِن الجُنديّة؛ ١٪ لِلْجَريمةِ المنظّمة – وجَمهرَتُها في المُقامرة – والباقي لِلاختطافِ، وسَرِقة المَصارِف، والقَتْل، إلخ.

وأمامَ التّحالُفِ المُتوقّعِ بينَ الرّانجرز والبانثرز، قرّرَتْ وِكالةُ الاستخبارات الأمريكيّة أن تُباشِرَ عمَلًا ما، مُنسّقةً معَ البرنامجِ القوميِّ لِتَعْريةِ اليسارِ الذي كانَتْ مُشترِكةً فيه، والبرنامجِ القوميِّ لِلاستخباراتِ المُضادّةِ المعروف بِ Cointelpro. وقد حاولوا إثارةَ نِزاعِ بينَ المجموعتَيْنِ بِطَريقِ التّزوير، رِسالةٍ مجهولةٍ أرسلَها إلى قائدِ الرّانجرز مجهولٌ وَصَفَ نفسَه بِأنّه «أَخُ أسودُ». وقد حَذّرتِ الرّسالةُ مِن مَكيدةٍ يُديرُها واحِدٌ مِن البانثرز لِقَتْلِ قائدِ الرّانجرز. كان غَرضُها الواضِحُ إثارةَ الرّانجرز للسّفةُ وكالةِ الاستخباراتِ بِأنّهم مجموعةٌ يُشكّلُ النّشاطُ العنيفُ والقَتْلُ وما شابهَ ذلك، وَجْهًا آخَرَ لهم – ابتغاءَ أن يَردُّوا بِعُنْفٍ خُطّةَ القَتْلِ المزعومة.

لكنّ ذلك لم يُؤتِ أُكُلَه، ربّما لأِنّ العلاقاتِ بينَ الرّانجرز والبانثرز كانَتْ إذ ذلك وثيقةً جدًّا، وكان عَلَى وِكالةِ الاستخباراتِ أن تضطلعَ بِمُهمّةِ إنهاءِ البانثرز بنفسِها، ولكنْ كيف؟

معَ أَنّنا لا نمتلِكُ التّحقّقَ المدروسَ، نستطيعُ تكوينَ ما يبدو قِصّةً معقولةً: بَعْدَ بِضعةِ أشهر، في كانون الأوَّل ١٩٦٩م، شَنَّتْ شُرطةُ شيكاغو غارةً قَبلَ الفَجْرِ عَلَى مَقَرِّ البانثرز، وقد أُطلِقَتْ مئةُ طَلْقةٍ تقريبًا، زَعمَتِ الشَّرطةُ أوَّلًا أنّها رَدَّتْ عَلَى نيرانِ البانثرز، لكنّ الصّحافة أكّدَتْ بِسُرعةٍ أنّ هذا كان ادّعاءً، وقد قُتِلَ عَلَى نيرانِ البانثرز الموجودينَ والمرموقينَ في (فريد هامبتون المبتون (Fred Hampton) أحدُ قادةِ البانثرز الموجودينَ والمرموقينَ في فِراشه، وثَمّةَ دَليلٌ عَلَى أنّه ربّما يكونُ خُدِّر بِمُخدِّر، ويَزعُمُ شُهودٌ أنّه قُتِلَ عَمْدًا وبِبُرود، وقُتِلَ أيضًا (مارك كلارك Ark Clark)، ويمكنُ أن يُوصَفَ هذا الحدَثُ بِجَلاءٍ بِأنّه قَتْلٌ سياسيّ مِن ذلك الطِّرازِ الذي تَقومُ به الشُّرطةُ السِّريّة النِّريّة وقَتلُ سياسيّ مِن ذلك الطِّرازِ الذي تَقومُ به الشُّرطةُ السِّريّة النَّاريّة

كان المُعتقد آنداك، أنّ شُرْطة شيكاغو كانَتْ وراء الغارة، وسيكونُ ذلك سيًّا جدًّا، لكنّ الحقائق التي كُشِفَتْ منذُ ذلك الوقتِ تشي بشيءٍ ما أشدَّ شُؤمًا، ونعلَمُ الآنَ أنّ حَرَسَ هامبتون الشّخصيَّ، (وِلْيَم أُونييل William O'Neal)، الذي كان أيضًا رئيسَ أَمْنِ البانثرز، كان مُتسلِّلًا مِن وِكالةِ الاستخبارات، وقبَل الغارةِ بأيّام، سلّمَ مكتبُ وِكالةِ الاستخباراتِ إلى شُرْطةِ شيكاغو مُخطَّطًا لِمَقرِّ البانثرز زوّدَها به أونييل، معَ موقع الأَسِرة، وتقريرٍ لأونييل يشتبهُ بِوُجودِ أسلحةٍ غيرِ قانونيّةٍ في المَقرِّ: تلكُمْ هي الذَّريعةُ لِلْغارة، وقد يُوضِحُ مُخطَّطُ المَقرِّ الحقيقةَ التي أدركها الصّحافيّونَ، وهي أنّ إطلاق الشُّرْطةِ النّارَ كان مُوجَّهًا إلى زوايا داخليّةٍ مِن المَقرِّ أكثرَ مِنه إلى المَداخِل، ومِن المُؤكَّد أنّ ذلك يُقوِّضُ كثيرًا الزَّعْمَ الأصليّ أنّ الشُّرْطة كانَتْ تُطلِقُ النّار رَدًّا عَلَى الطَّلقاتِ النّاريّةِ لِلْبانثرز التي تُحيطُ الأصليّ أنّ الشُّرْطة كانَتْ تُطلِقُ النّار رَدًّا عَلَى الطَّلقاتِ النّاريّةِ لِلْبانثرز التي تُحيطُ

بها بيئة مجهولة، وقد رَوَتْ صِحافة شيكاغو أنّ وِكالة الاستخباراتِ التي عَمِلَ أونييل لها، كانَتْ رئيسة البرنامج القوميِّ لِلاستخباراتِ المُضادّة Cointelpro، المُوجَّهِ إلى البانثرز وجماعاتٍ سَوْداءَ أُخرى، وسَواءٌ أكان هذا صَحيحًا أم غيرَ صحيح، ثَمّة دَليلٌ مُباشرٌ عَلَى اشتراكِ وِكالةِ الاستخبارات FBI في جَرائم الاغتيال.

وحِينَ تُضافُ هذه المعلوماتُ إلى المُحاوَلةِ الأكيدةِ مِن جانِبِ وِكالةِ الاستخباراتِ لِإثارة العُنفِ والصِّراع المُزوَّرِ قَبلَ ذلك بِأَشْهُر، يبدو معقولًا أن نُخمِّنَ أنَّ وِكالةَ الاستخباراتِ FBI أخذَتْ عَلَى عاتقِها مُبادَرةَ القَتْل، التي لم تستطعْ أن تنتزعَها مِن جَماعةٍ «مَيّالةٍ إلى العُنفِ»، كانَتْ قد وجّهَتْ إليها رِسالةً مُزَوَّرةً تُورِّطُ البانثرز في مُحاوَلةٍ قَتْل قائدِها.

ولا شكّ في أنّ هذا الحادِث وَحْدَه (الذي صادفَ أنّه لم يُحقّقُ فيه جِدّيًّا مِن جانِبِ لَجْنةِ الكنيسة)، يفوقُ أحداث ووترغيت بِرُمّتِها في الأهمّيّة، أمّا الصّحافة، القوميّةُ والمَرْئيّةُ، فلم يكُنْ لَديها، عَلَى الجُمْلةِ، ما تقولُه في الموضوع، مع أنّه غُطِّي جيّدًا مَحَليًّا في شيكاغو، وقلّما عَرَضَ المُعلِّقونَ السّياسيّونَ لِلْمَسألة، والمُقارَنةُ بِتَغْطيةِ فَظاعاتٍ مِثْلِ ((قائمة أعداء)) نيكسون أو خداع الضّرائب، أمْرُ غريبٌ تمامًا، وإبّانَ قضيّةِ ووترغيت كُلِّها، مثلًا، لم يَجِدِ الجُمهورُ الجديدُ الذي كان فِعْلًا آنئذِ المُمثَّلَ الرَّسْميَّ لِلبَيراليّةِ الأمريكيّةِ فُرصةً لِلْحديثِ أو التّعليقِ عَلَى هذه المَسائل، مع أنّ الحقائقَ الأساسيّةَ والوثائقَ صارَتْ معروفةً.

وقد قدّمَتْ عائلةُ فريد هامبتون دَعْوَى مَدَنيّةً عَلَى شُرْطةِ شيكاغو، لكنّه حتّى الآنَ استُبعِدَ تَورّطُ وِكالةِ الاستخباراتِ FBI في المَحاكم، معَ أنّ معلوماتٍ كثيرةً حولَ الموضوع مُتوافِرةٌ الآنَ في شَهاداتٍ موضوعةٍ تحتَ القَسَم.

وإذا كان مَن استاؤوا مِن «فَظائع ووترغيت» مُهتمّينَ حقيقةً بِالحقوقِ المدَنيّةِ

والإنسانيّةِ، فعَلَيهم أن يُتابِعُوا المعلوماتِ التي كشفَتْ عنها اللَّجْنةُ الكنسيّةُ بشَأنِ مسألةِ البلاكستون رانجرز، ويكدرسُوا الصِّلةَ المُمكنةَ لِهذه المعلوماتِ بما يُعرَفُ مِن تَورُّطِ وِكالةِ الاستخبارات FBI، في قَتْل شُرْطةِ شيكاغو فريد هامبتون. وينبغي، عَلَى الأقلِّ، مُباشَرةُ بَحْثٍ جِدِّيٍّ، لِإختبارِ ما يبدو علاقاتٍ مُحتمَلةً، ولِإيضاح ضُلوع وِكالةِ الاستخبارات في ظِلِّ نيكسون وأسلافِه. فما نَحْنُ إزاءَه هنا، كان اغتيالًا ربّما تكونُ الشُّرْطةُ السّياسيّةُ القوميّةُ قد تورّطَتْ فيه، جَريمةً تتجاوزُ كثيرًا أيَّ شيءٍ يُنسَبُ إلى نيكسون في تحقيقاتِ ووترغيت. وعَلَيَّ أن أُعِيدَ إلى الأذهانِ أنَّ التّحقيقَ في ووترغيت مَسَّ قضيّةً ذاتَ أهمّيّةٍ استثنائيّة، قَصْفَ كمبوديا، لكنّ ذلك عَلَى أُسُس ضيّقةٍ جدًّا – وأنّ «السِّرّيّة» المزعومة لِلْقَصْفِ، وليس الواقعةَ نفسَها، هي التي اتُّهِمَ بِها نيكسون بِوَصْفِها «جريمتَه» في هذا الصَّدَد. وهناك حالاتٌ أُخرى مِن هذا القَبيل في سان دييغو San Diego، مَثَلًا ، اتّضح أنّ الـ FBI موّلَتْ مجموعةً يَمينيّةً مُتطرِّفةً مِن مُنظَّمةِ (المِينتْ مين Minute Men) السّابقة، وسَلَّحَتْها ووَجّهَتْها، وحوّلتُها إلى شيءٍ سُمِّي مُنظَّمةَ الجيشِ السِّرّيّ، وهي مُتخصِّصةٌ بِأعمالٍ إرهابيّةٍ مختلفةِ الأنواع. سَمعْتُ عن هذا أُوَّلًا مِن أَحَدِ طُلَّابِي السَّابِقِينَ، وقد كان هَدَفًا لِمُحاوَلةِ قَتْلِ مِن جانِبِ المُنظَّمة. والحَقُّ أنَّه الطَّالِبُ الذي نظَّمَ المُناظَرةَ في عِلْم الاقتصادِ التي حدَّثتُكِ عنها منذُ قليل، حِينَ كان ما يزالُ طالبًا في MIT. وكان منذُ وقتٍ قريبِ يَدرُسُ في كلّيّةِ وِلاية سان دييغو ويُمارسُ نَشاطاتٍ سياسيّةً - ليس لها أبدًا طابَعُ العُنفِ، ولكنْ ليس ذلك هو المُهمَّ.

وقد قاد رئيسُ مُنظَّمةِ الجيشِ السِّرِيّ - وهو مُخْبِرُ مأجورٌ لِوِكالةِ الاستخباراتِ FBI - سيّارتَه إلى ما وراءَ منزِله، وأطلقَ مُرافِقُه النّارَ عَلَى البيت، حَيثُ جُرِحَتْ فِعْلًا امرأةٌ شابّة، أمّا الشّابُ الذي كان هَدَفًا لهم، فلم يكُنْ في

البيتِ في ذلك الوقت. وقد سَرَقَ هذا العَميلُ لِوِكالةِ الاستخبارات السّلاح. وبِحَسَبِ معلوماتِ الفَرْعِ المَحَلِّيّ لـ ACLU، سُلِّمَتِ البندقيّةُ في اليومِ التّالي إلى مكتبِ وكالةِ استخباراتِ سان دييغو، الذي أخفاها؛ ولِمُدّةِ ستّةَ أشهُرٍ، ظلَّتْ وكالةُ الاستخباراتِ تَكذِبُ عَلَى شُرْطةِ دييغو بِشأنِ الحادث، ولم تُعرَفِ القضيّةُ عَلانيةً حتى وقتٍ مُتأخّر.

أمّا هذه المجموعةُ الإرهابيّةُ، التي تُوجِّهُها وتُموِّلُها وِكالةُ الاستخبارات، فقد أنهَتْها أخيرًا شُرْطةُ سان دييغو، بَعْدَ أن حاولَتْ هذه المجموعةُ إطلاق القنابِلِ عَلَى مَسْرَحٍ في حُضورِ الشّرطة، وقد نُقِلَ مُوظَّفُ وِكالةِ الاستخبارات FBI، الذي نحنُ بِصَدَدِه، والذي أخفَى السّلاحَ، خارجَ وِلايةِ كاليفورنيا، ومِن ثَمّ لم يكُنْ في الإمكانِ مُحاكَمتُه، وكذا، نَجَا مُخْبِرُ وِكالةِ الاستخباراتِ مِن المُحاكَمة، معَ أنّ عددًا مِن أعضاءِ المُنظَّمةِ الإرهابيّةِ السِّريّة حُوكِموا، وكانَتْ وِكالةُ الاستخباراتِ وَن السُوداء في الاستخباراتِ داخِلةً في مَساعٍ لِإثارةِ حَرْبِ عِصاباتٍ بينَ الجَماعاتِ السّوداء في سان دييغو، مِثْلَما هي الحالُ في شيكاغو، في الوقتِ نفسِه تقريبًا، وفي وَثائق سِريّةٍ أنّ وِكالةَ الاستخبارات فازَتْ بِشَرفِ إثارةِ القَتْلِ والضَّرْبِ والاضطرابِ في الغَيْتُ، الأَمْرُ الذي أحدثَ تعليقًا محدودًا جدًّا في الصِّحافةِ أو صُحُفِ الرّأي.

وقد ضُويِقَ هذا الشّابُ نفسُه بِأساليبَ أُخر. ويبدو أنّ وِكالةَ الاستخبارات واصلَتْ إخضاعَه لِأنواعِ مختلفة مِن التّخويفِ والتّهديد، بِوَساطة مُخْبِرينَ. وإضافة الى ذلك، ووَفْقًا لِوُكلائها في الـ ACLU، قدّمَتْ وِكالةُ الاستخبارات معلومات إلى ذلك، ووَفْقًا لِوُكلائها في الـ الكُليّة التي كان يُدرِّسُ فيها، مُفادُها أنّه هو الذي كان سَبَبًا لِاتّهاماتِ بِسُوءِ السُّلوكِ وُجِّهَتْ إليه. وقد واجه ثلاث عمليّاتِ تحقيقٍ مُتوالية في الكُليّة، ويُبرَّأ في السُّلوكِ وُجِّهَتْ إليه. وقد واجه ثلاث عمليّاتِ تحقيقٍ مُتوالية في الكُليّة، ويُبرَّأ في كُليّة كُل مَرّةٍ مِن التُّهَمِ المُوجَّهةِ إليه. وفي تلك المرحَلة، قرّرَ مُستشارُ النّظامِ في كُليّة ولاية كاليقورنيا (جلن دمك Glen Dumke) أن يَرفُضَ نتائجَ تحقيقِ لِجانِ

الاستماعِ المُستقِلَّةِ، وأن يكتفيَ بِعَزْلِه مِن مَنصِبِه. لاحِظي أنَّ حَوادِثَ مِن هذا القَبيل، وهي كثيرةُ، لم تُعَدَّ «دكتاتوريَّةً» في الجامعة.

وقد سُلِّمَتِ الحقائقُ الأساسيَّةُ إلى اللَّجْنةِ الكَنسيَّةِ مِن جانِبِ ACLU في حَزيرانَ ١٩٧٥م، ثمّ قُدِّمَتْ إلى الصِّحافةِ أيضًا. وبِحَسَبِ عِلْمي، لم تُجرِ اللَّجنةُ أيضًا وبِحَسَبِ عِلْمي، لم تُجرِ اللَّجنةُ أيَّ تحقيقٍ في القضيّة. أمّا الصِّحافةُ القوميّةُ، فلم تَقُلْ فِعْلًا أيَّ شيءٍ بِشأن هذه الأحداثِ في ذلك الوقت، ثمّ قالَتْ شيئًا ضئيلًا جدًّا منذُ ذلك الحِين.

وتُوجَدُ تقاريرُ مُشابِهةٌ بِشأنِ برامجَ حكوميةٍ أُخرى لِلْقَمْع. حَيثُ ذُكِرَ، مَثَلًا، أنّ الاستخباراتِ العسكريّة مُتورِّطةٌ في أَعْمالٍ غيرِ مشروعةٍ في شيكاغو. وفي سياتل Seattle تُبذَلُ جُهودٌ كبيرةٌ جدًّا لِتمزيقِ الجماعاتِ اليَساريّةِ المحكيّة وتشُويهِ سُمْعتِها. وقد أمرَتْ وكالةُ الاستخباراتِ أَحَدَ مُوظَّفيها بِاستمالةِ جَماعةٍ مِن الشُّبّانِ المُتطرّفينَ لِلْقِيامِ بِنَسْفِ جِسْر: وأُرِيدَ لِهذا النَّسْفِ أن يُنفَّذَ عَلَى نحوٍ يُقتَلُ فيه ذلك الشّخصُ الذي أُرِيدَ مِنه أن يزرعَ القُبلة أيضًا. رَفضَ المُوظَّفُ تنفيذَ هذه التعليمات. وبكدلًا مِن ذلك أخبرَ الصِّحافة، وشَهِدَ أخيرًا في المَحْكمة. وعَلَى هذا النَّحوِ صارَتِ القضيّةُ معروفةً. وفي سِياتل، كان مُتسرِّبُو وكالةِ الاستخباراتِ يُحرِّضونَ عَلَى عمَليّاتِ الإحراقِ، والإرهابِ، والضَّرْبِ بِالقنابل، وفي إحْدَى يُحرِّضونَ عَلَى عمَليّاتِ الإحراقِ، والإرهابِ، كانوا قد شَرَعُوا بها، وقد قُتِلَ في يُحرِّضونَ عَلَى عمَليّاتِ الإمراف دُونر Frank Donner) في صَحيفةِ الأمّة أثنائها الشّابُ. أعلنَ عن هذا (فرانك دُونر Frank Donner) في صَحيفةِ الأمّة الجدّيّةِ لِأَمثالِ هذه القضايا.

وهناك الكثيرُ مِن هذا، لكنّ هذه الحوادث المعزولة لا تأخُذُ دِلالتَها الكاملة، إلّا حِينَ تَضَعينَها في سِياقِ سِياساتِ وِكالة الاستخبارات FBI، منذُ

ظُهورِها إلى الوجودِ في مرحَلةِ الذُّعْرِ الشّديدِ بعدَ الحربِ العالميّةِ الأولى، مِمّا لن أُحاوِلَ أن أناقشه هنا. وقد بدأَتْ عمَليّاتُ البرنامجِ القوميِّ لِلاستخباراتِ المُضادّةِ أُحاوِلَ أن أناقشه هنا. وقد بدأَتْ عمَليّاتُ البرنامجِ القوميِّ لِلاستخباراتِ المُضادّةِ Cointelpro في الخَمْسينيّاتِ، بِخُطّةٍ لِتمزيقِ الحزبِ الشّيوعي وإفنائه، ومعَ أنّ هذا لم يُعلَنْ رَسْميًّا، عَرَفَ النّاسُ جَميعًا شيئًا مِمّا كان يَجْري، وكان ثَمّة اعتراضاتٌ قليلةٌ جدًّا؛ فقد عُدّ عمَلًا مشروعًا تمامًا، حتى إنّ النّاسَ أطلَقُوا النّكاتِ في هذا الشّأن.

وفي عام ١٩٦٠م، طُوِّر برنامجُ التّمزيقِ إلى حرَكةِ استقلالٍ بُورتوريكيّة. وفي تشرين الأوّل مِن عام ١٩٦١م، وتحتَ إدارةِ النّائبِ العامِّ روبرتْ كندي، بدأت اله FBI برنامجَ تمزيقٍ مُوجَّهًا إلى حزبِ العُمّالِ الاشتراكيّ (المنظّمة التّروتسكيّة الكُبرى)؛ وقد طُوِّرَ البرنامجُ أخيرًا إلى حرَكةِ الحقوقِ المدَنيّة، الهروتسكيّة الكبرى)؛ الجماعاتِ القوميّةِ السّوداءِ، وحرَكةِ السّلامِ عامّةً؛ وبِحُلولِ عام ١٩٦٨م شَمِلَ «اليسارَ الجديدَ» كُلَّه.

والأساسُ المَنْطِقيُّ المُقدَّمُ في الدَّاخِلِ لِهذه البرامجِ الغَيْرِ المشروعةِ، كُشِفَ عنه تمامًا. فالبرنامجُ المُعَدُّ لِتمزيقِ حزبِ العُمّالِ الاشتراكيّ، الذي جاء مِن المكتبِ المركزيّ لِلهِ FBI مُباشَرةً، عُرِضَ أساسُه المَنْطِقيُّ جوهريًّا في هذه العبارات: بدَأْنا هذا البرنامجَ لِلأسبابِ الآتية:

١- إن حزبَ العُمّالِ الاشتراكيّ يُرشِّحُ مُرشَّحينَ في الانتخاباتِ المحَليّةِ في البلادِ كُلِّها ومِن دُونِ قَيْد؛

٢ - يُؤيِّدُ وَحْدةَ الجَنوب؛

٣- يُؤيِّدُ كاسترو.

إلامَ يُشيرُ هذا فِعْلًا ؟ - إنّه يعني أنّ المُبادَرةَ السّياسيّةَ لِحِزْبِ العُمّالِ

الاشتراكي في تَرْشيحِ مُرشَّحيهِ في الانتخابات - وهو نَشاطُّ سِياسيٌّ مشروعٌ - وعمَلَه في تأييدِ الحقوقِ المدنيّة، ومُحاوَلاتِه تغييرَ السّياسةِ الخارجيّةِ لِلْولاياتِ المتّحدة، تُبرِّرُ القضاءَ عليه بأيدي الشُّرْطةِ السّياسيّةِ القوميّة.

هذا هو الأساسُ المنطقيُّ وراءَ برامجِ القَمْعِ الحكوميّ هذه: كانَتْ مُوجَّهةً لِمُقاومةِ نشاطاتِ الحقوقِ المَذنيّةِ ولِمقاومةِ العمَلِ السّياسيِّ المشروعِ المُخالِفِ للإجماع السّائد، ومُقارَنةً بِبَرنامجِ الاستخباراتِ المضادّة Cointelpro والأعمالِ المرتبطةِ بِالحُكُومةِ في السّتينيّات، كانَتْ ووترغيت حفلةَ شاي، ومِمّا يَزيدُنا معرفةً، في أيّةِ حال، أن نُقارِنَ الاهتمامَ النّسبيَّ المُجاري لها في مَيْدانِ الصّحافة، وتَكشِفُ هذه المُقارَنةُ بِجَلاءٍ وأسًى، أنّ الاختيارَ الخاطئ لِلْأهداف، لا الأفعالَ الخاطئة، هو الذي أدّى إلى السُّقوطِ المُباغِتِ لِنيكسون، وكان الاهتمامُ المزعومُ بِالحقوقِ المدنيّةِ والدّيمقراطيّةِ أمرًا زائفًا، لم يكُنْ هناك «انتصارٌ لِلدّيمقراطيّة).

م. ر.: يبدو أنّ عَرْضًا يَتضمَّنُ مقاطعَ مِن دُستورِ الولاياتِ المتّحدة ووَثيقةَ حُقوقِ الإنسان وُزِّعَ في الشّوارع في وقتٍ واحد، وقد رفضَ الشّعْبُ التّوقيعَ عليه، ظانًا أنّه دِعايةٌ يَساريّةٌ.

ن . ت . ومثلُ هذه الحوادِثِ أُبلغَ عنه منذُ الخمسينيّات ، فيما أذكُرُ . وقد خُوِّفَ الشّعبُ لِأعوامٍ كثيرة . ويُؤثِرُ اللّيبراليّونَ الاعتقادَ بأنّ هذا كُلَّه راجعٌ إلى نَفرِ مِن أُناسٍ سَيّئينَ : جوي مكارثي Joe McCarthy ، وريتشارد نيكسون ، وذلك غيرُ صَحيح البتّة . وفي وُسْعِ المرءِ أن يُعيدَ القمْعَ بعدَ الحربِ إلى إجراءاتِ الأمنِ التي شرّعَها ترومان عامَ ١٩٤٧م ، ومُحاوَلاتِ اللّيبراليّينَ الدّيمقراطيّينَ تشوية سُمْعةِ هنري وولس ومؤيّديهِ في ذلك الوقت . وإنّ الشّيخ اللّيبراليّ هيوبرت همفري ، هو الذي اقترحَ إبقاءَ المُخيّماتِ في حالِ «طوارئ قوميّة» . وصوّت أخيرًا ضِدَّ قانونِ (مكّران McCarran) ، لكنّه قال إذ ذاك إنّه وَجَدَه مزعجًا جدًّا

في بعض الجوانب؛ وكان مُعارِضًا لِلْفِقْرةِ التي تذهَبُ إلى أنَّ السُّجَناءَ في مُخيَّماتِ الاعتقالِ ينبغي أن يحميهم حقُّ الأمرِ القضائيّ بِالتّحقيقِ في قانونيّةِ سَجْنهِم habeas carpus: تلك لم تكُن الطّريقةَ التي يُعامَلُ بِها المتآمرونَ الشّيوعيّون! كان قانونُ القمْع الشّيوعيّ، الذي قدّمَه اللّيبراليّونَ الرّئيسونَ بعدَ عِدّةِ أعوام، غيرَ دستوريّ عَلَى نحوٍ واضح تمامًا، بِحَيثُ إنّه لم يُحاوِلْ أحَدُّ تعزيزَه فِعْلًا ، فيما أعلَمُ . كان هذا القانونُ موجَّهًا عَلَى نحو محدَّدٍ في بعض جوانبِه لِمُقاومةِ النِّقاباتِ العُمّاليّة. وعدا هؤلاء الشّيوخ، أيّدَ كثيرٌ مِن المثقَّفينَ اللّيبراليّينَ ضِمْنًا الأهدافَ الأساسيّةَ لِ «المكارثية McCarthyism»(\*)، معَ أنّهم عارضوا مِنهاجَها - خاصّةً حِينَ غدَوا أهدافًا أيضًا. وقد نَفَّذوا ما يمكنُ أن يُعَدَّ «تَطْهيرًا» جزئيًّا في الجامعاتِ، وبِوَسائلَ متعدّدةٍ طوّروا الإطارَ الإديولوجيَّ لِتَخْليص المجتمع الأمريكيّ مِن «سَرَطانِ» الانشقاقِ الخطير هذا. هذه بعضُ أسبابِ التّماثُل الاستثنائيِّ والضِّيقِ الإديولوجيّ في الحياةِ الفكريّة في الولايات المتّحدة، وعُزْلةِ حرَكةِ الطِّلَّابِ التي عرَضْنا لها قَبْلُ. وإذا كان هؤلاء اللّيبراليّونَ قد عارضوا مكارثي، فذلك لِأنَّه مضَى بعيدًا جدًّا، وفي السّبيلِ الخاطئة. فقد هاجمَ المُثقَّفينَ اللّيبراليّينَ أنفسَهم، أو الشّخصيّاتِ السّياسيّةَ الرّئيسةَ مِثل (جورج مارشال George Marshall)، بَدَلًا مِن قَصْرِ نفسِه عَلَى «العَدقِّ الشَّيوعيّ». وهو، عَلَى غِرار نيكسون، أخطأ في تخيُّر أعدائه حِينَ بدأ بِمُهاجَمةِ الكنيسةِ والجيش. ويمكنُ القولُ، عَلَى الجُمْلة، إنّه إذا ما كان المثقّفونَ اللّيبراليّونَ قد انتقدوه، فإنّ مَبْعثَ ذلك أنَّ مناهجَه لم تكُنِ المَناهجَ الصّحيحةَ لِتخليصِ البلاد مِن الشّيوعيّينَ

 <sup>\*-</sup> نزعةٌ سياسيّة ظهرت في منتصفِ القرن العشرين، وتتسم باصطناعِ العنفِ في مُقاومةِ العناصر التي تعدُّها الدولةُ هدّامةً، وبِشَنَّ حمَلاتِ التّشهيرِ عَلَى الأفرادِ مِن غيرِ تحرِّ أو تحقيق [المترجم عن المورد].

الحقيقيين. وقد كان ثَمَّةَ بعضُ استثناءاتٍ جديرةٍ بِالملاحظة، لكنَّها قليلةٌ عَلَى نحوِ مُحْزِن.

وعَلَى نحوٍ مُماثِلٍ ، عارضَ القاضي (رُوبرت جاكسون Robert Jackson) ، وهو أحَدُ اللّيبراليّينَ الرّئيسينَ في المحكمةِ العُلْيا ، مبدأَ «الخَطَرِ الواضح والماثِل» (الذي يمكنُ أن تُقلَّصَ وَفْقًا له حُرّيّةُ الكلامِ في الحالاتِ التي تُؤثّرُ في أَمْنِ اللّولة) ، حِينَ طُبِّقَ عَلَى نَشاطاتِ الشّيوعيّينَ ، لأنّه لم يكُنْ صارمًا تمامًا . وهو يُبيّنُ أنّكِ إن انتظَرْتِ حتّى يَصيرَ الخطَرُ «واضِحًا وماثلًا» فسيكونُ ذلك متأخّرًا يبيّنُ أنّكِ إن انتظَرْتِ حتّى يَصيرَ الخطَرُ «واضِحًا وماثلًا» فسيكونُ ذلك متأخّرًا جدًّا . عَلَيْكِ أن تُوقفي الشّيوعيّينَ قَبْلَ «أعمالِهم الوشيكة» . ومِن ثَمَّ ، أيّدي وِجْهةَ خَلًا استبداديّةً حقًّا: لا ينبغي لنا أن نأذنَ بِالشّروع بِهذا النّقاش .

لكنّ هؤلاء اللّيبراليّينَ هُزّوا هَزّةً عنيفةً حِينَ وجّهَ مكارثي أسلحتَه إليهم، فلم يَعُدْ يلعَبُ وَفْقًا لِقواعِدِ اللّعبة - اللّعبة التي اخترعوها.

م. ر.: عَلَى نحوٍ مُماثل، لاحظتُ أنّ الفضيحةَ التي تلبّسَتْ بِها اله CIA، لم تَعبَأْ بِالنّشاطاتِ الرّئيسةِ لِلوكالة، بل بِحَقيقةِ أنّها فعلَت ما كان أساسًا المجالَ المُخصَّصَ له FBI.

ن. ت: جزئيًّا، نعم، وانظُري إلى الغضَبِ الذي نشأ عن محاولاتِ الاغتيالِ السّياسي التي نظّمَتْها الـ CIA، فقد زَلْزلَ النّاسَ لِأَنّ الـ CIA حاولَتِ الغتيالَ قادةٍ أجانبَ، ولا شكّ في أنّ هذا سَيِّعُ جدًّا، لكنّ هذه لم تكُنْ سِوَى مُحاولاتٍ مُجْهَضة؛ عَلَى الأقلِّ في مُعظَمِ الحالات – وذلك غيرُ واضِح في بعضِ الحالات، تأمّلي، بالمُقارنة، برنامجَ الفونيكس Phoenix program، الذي كانَتِ الـ CIA مُتورِّطةً فيه، والذي يُبيدُ أربعينَ ألفَ مَدَنيٍّ في عامَيْنِ، وَفقًا لِحُكومة سايغون، لِماذا لا يُؤخذُ هذا في الحُسْبان؟ – لِماذا يكونُ هؤلاء النّاسُ جميعًا أقلَّ أهميّةً مِن كاسترو أو شنايدر أو لُوممبا؟

أمّا المُوظّفُ الذي كان مسؤولًا عن هذا، (وِلْيَمْ كولبي William) الذي ترأّسَ اله CIA، فيُعَدُّ الآنَ مجرّدَ عَمودٍ في مجلّةٍ ومُحاضِرٍ في حَرَم الجامعة، وقد حَدَثَ الشّيءُ نفسُه في لاوس، حتّى إنّه أَسْوَأً، كَمْ قُتِلَ مِن الفلّاحينَ نتيجةَ برامج اله CIA؟ ومَن يتحدّثُ عن ذلك؟ لا أحَدَ، ولا إعلانات، هي دائمًا القِصّةُ نفسُها، الجرائمُ التي يُكشَفُ عنها خَطيرةٌ، لكنّها تافهةٌ مُقارَنةً بِبرامجِ الجريمةِ الخَطيرةِ حقًّا التي تضطلعُ بها الدّولةُ، والتي تُتَجَاهَلُ أو تُعدُّ قانونيّةً تمامًا.

م. ر.: كيفَ تَجِدُ هذه المعلوماتِ كُلُّها ؟ - إن لم تُبلِّغُ عنها الجَرائدُ...

ن. ت.: هذه المعلوماتُ يمكنُ الحصولُ عليها، ولكنْ لِلْمُتعصّبينَ فحسْبُ: ابتغاءَ اكتشافِها، علَيْكِ أَن تُخصّصي كثيرًا مِن حَياتِكِ لِلْبَحْث. وبِهذا المعنى، تكونُ المعلوماتُ متوافرةً. لكنّ هذا «التوافر» لا يكادُ يكونُ ذا شأنٍ في المُمارسة، غيرُ مُهمٍّ سياسيًّا تقريبًا. الشَّيْءُ نفسُه على المستوى الشّخصيِّ، إذ طبيعيُّ أنّ الموقِفَ بِالنسبةِ إلى شخصٍ مِثْلي جديرٌ بالإيثارِ التّامِّ في الولايات المتّحدة لدى الجمعيّاتِ الاستبداديّة. وفي الاتّحادِ السّوفييتيّ، مَثلًا، إن حاولَ أحدُهم أن يفعلَ ما أفعلُه أنا هنا، فمِنَ المحتَملِ أن يكونَ في السّجْن. وإنّه لَمُثيرٌ ونموذجيُّ أنّ كتاباتي السّياسيّة التي تنتقِدُ سِياساتِ الولاياتِ المتّحدة لا تُترْجَمُ فيما يُسمَّى البلدانَ الشّيوعيّة، معَ أنّها موجودةٌ، على نطاقٍ واسع جدًّا، في أجزاءِ فيما يُسمَّى البلدانَ الشّيوعيّة، معَ أنّها موجودةٌ، على نطاقٍ واسع جدًّا، في أجزاءِ فيما يُسمَّى البلدانَ القَمْع – عَلَى الأملِ بِالنسبةِ إلى المُتميّزينَ – في الولاياتِ المتّحدة. لِنقُلْ بِدِقّةٍ من العالَم، لكنّه على المرءِ أن يكونَ دقيقًا في تقديرِ الأهمّيّةِ السّياسيّةِ المتّحدة. لِنقُلْ بِدِقّةٍ ، ماذا يعني مادّيًا؟

في العامِ الماضي، مَثَلًا، دُعِيتُ لِإلقاءِ مُحاضَرةٍ في جامعةِ هارفارد أمامَ

مجموعة مِن الصِّحافيّينَ تُدْعَى زُملاءَ نيمن Nieman Fellows، يأتونَ هناكَ كُلَّ عام مِن كُلِّ الولاياتِ المتّحدة ومِن بُلْدانٍ خارجيّةٍ، لِتعزيزِ اطّلاعِهم، إن جاز القولُ. وقد سألوني أن أَعْرِضَ لِقَضيّةِ ووترغيتْ والموضوعاتِ المرتبطةِ بها كانَتِ الصِّحافةُ فَخُورًا تمامًا، عَلَى الجُمْلةِ، بِتصرّفِها الشّجاع والمبدئيِّ إبانَ مرحَلةِ ووترغيت؛ لِسَب صغيرٍ جدًّا، عَلَى غِرارِ ما حاوَلْتُ أن أبيّنَه. وبَدَلًا مِن مُناقشةِ ووترغيت، تحدّثتُ عن الأشياءِ التي ألمَعْتُ إليها منذُ قليل؛ لِأنّني دُهِشْتُ مِن ووترغيت، تحدّثتُ عن الأشياءِ التي ألمَعْتُ إليها منذُ قليل؛ لِأنّني دُهِشْتُ مِن الدّرَجةِ التي يمكنُ أن يَعْرِفَ بِها هؤلاء الصِّحافيّونَ، الذين كانوا مُحنّكينَ تمامًا ومُثقّفينَ مُقارَنةً بِعامّةِ النّاس، أشياءَ عن هذه القضايا. حقًّا، ليس بينَهم مَن لَدَيْهِ شيكاغو، عَرف كُلَّ شيءٍ عن قضيّةٍ هامبتون. والحَقُّ أنّ هذا الأمْرَ قد نُوقِشَ شيكاغو، ولو وُجِدَ أحَدٌ مِن سان دييغو في المجموعة، لكانَ قد عَرَفَ ما يتّصِلُ بِمُنظَّمةِ الجيشِ السِّريّ، وهَلُمَّ جَرًّا.

ذلك أحَدُ المفاتيحِ لِلأشياءِ كُلِّها، وكُلُّ إنسانٍ مُوجَّةٌ إلى الاعتقادِ بِأنّ ما يَعرِفُه يُمثِّلُ استثناءً محليًّا، ويبقَى النَّموذجُ الكامل مَخْفِيًّا، كثيرًا ما تُقدَّمُ المعلوماتُ في الصَّحُفِ المحليّة، أمّا أهميّتُها العامّةُ، الأنماطُ عَلَى المستوى القوميِّ، فتظلُّ غامضةً، تلك كانَتِ الحالَ إبّانَ قضيّةِ ووترغيت كاملةً، معَ أنّ المعلوماتِ ظهرَتْ في ذلك الوقتِ تمامًا، في عناصِرِها الأساسيّة، وبِتَوثيقٍ شامل، ومنذُ ذلك الوقتِ، قلّما كانَتِ المُناقشةُ تحليليّةً أو في أيِّ مكانٍ قريبةً مِن الشُّمول، ولم تُفسِّرُ ما حَدَثَ عَلَى نحو مُقنِع، وما تُواجهينَه هنا ضَرْبٌ مُؤتِّرُ جدًّا مِن التّوجيهِ الإديولوجي؛ لأنّ المرء يمكنُ أن يَظلَّ تَحْتَ وَقْعِ الانطباعِ بأنّ الرّقابةَ لا تُوجَدُ، وبِمَعْنَى تَقْنيًّ دقيقٍ، ذلك صَحيحُ، فلن تُودَعي السِّجْنَ إن أنتِ اكتشَفْتِ الحقائق، ولا حتى إن أعلنتِها في أيِّ وقتٍ استطعتِ، لكنّ النّتائجَ تبقَى عَلَى ما هي عَلَيه،

كأنْ ليسَ ثَمّةَ رَقابةٌ حقيقيّة والواقعُ الاجتماعيُّ يُخْفيهِ ، عَلَى الجُمْلة ، المثقّفونَ . وطبيعيُّ أنّ القضايا كانَتْ مختلفةً تمامًا إبّانَ المرحَلةِ التي كانَتْ فيها حرَكةٌ شَعْبيّةٌ وطلّابيّةٌ هائلةٌ مُعادِيةً لِلْحَرب و داخِلَ بِنْيةِ الحرَكاتِ الشّعبيّة ، كانَتْ ثَمّةَ إمكانيّاتُ كثيرةٌ لِلتّعبيرِ عن الآراءِ التي تبتعدُ عن الحُدودِ الضّيّقةِ لِلْإديولوجيا «الرّسميّة» تقريبًا ، التي يَعمَلُ المثقّفونَ وَفْقًا لها ، عَلَى الجُمْلة .

م. ر.: وماذا كان رَدُّ فِعْل الأمريكيّينَ عَلَى بياناتِ سولجينيتسن (\*)؟

ن. ت.: مثيرًا جدًّا - عَلَى الأقلِّ في الصِّحافةِ اللّيبراليّة، التي هي ما يُهمُّني أساسًا. انتقدَ بعضُهم تَطرُّفه. فقد مضى حقًّا إلى أبعدَ مِمّا في مقدورِهم أن يتحمّلوا. إذ دَعَا، مثلًا، إلى تَدخُّلِ الولاياتِ المتّحدة المُباشِر في الاتّحادِ السّوفييتيّ - تَدخُّلًا مِن نَوعٍ قد يؤدّي حقًّا إلى حربٍ ويُرجَّحُ، بِدَرَجةٍ أقلَّ، أن يؤدّيَ إلى إيذاءِ المُنشقِّينَ الرّوسِ أنفسِهم. وشَجَبَ أيضًا تَهاونَ أمريكا في التّخلّي يؤدّيَ إلى إيذاءِ المُنشقِّينَ الرّوسِ أنفسِهم، وشَجَبَ أيضًا تَهاونَ أمريكا في التّخلّي عن القتالِ لِإخضاعِ المُقاومةِ الفيتناميّة، وعارضَ جِهارًا الإصلاحاتِ الدّيمقراطيّة في إسبانيا، وأيّدَ صَحيفةً دَعَتْ إلى الرّقابةِ في الولايات المتّحدة، وهَلُمَّ جَرًّا. ومعَ ذلك، لم تتوقّفِ الصّحافةُ عن إظهارِ إعجابِها بِكَوْنِ هذا الرّجُلِ عِمْلاقًا خُلُقيًّا كاملًا. وفي حَيَواتِنا التّافهةِ لا نكادُ نتخيّلُ قِمَمًا مِن العَظَمةِ كهذه القِمَم.

والحَقُّ أنَّ «المُستوَى الخُلُقيَّ» لِسُولجينيتسن مُماثِلُ تمامًا لِمُستوَى شُيوعيّينَ أمريكيّينَ كثيرين قاتلوا بِشجاعةٍ مِن أَجْلِ الحُرّيّاتِ المدَنيّة ههنا في بلَدِهم، لكنّهم في الوقتِ نفسِه يدافعونَ، أو يرفضونَ انتقادَ حَمَلاتِ التّطهير ومُعَسكراتِ العمَل في الاتّحادِ السّوفييتي، ولا شكّ في أنّ (زَخارُوفَ) ليس غريبًا في آرائِه كسُولجينيتسن،

 <sup>\*-</sup> سولجينيتسن، ألكسندر (١٩١٨- م): روائي سوفياتي. مُنِحَ جائزة نوبل في الأدب لِعامِ
 ١٩٧٠م [المترجم عن المورد].

لكنّه أيضًا يقولُ إنّها كانَتْ نكسةً عظيمةً لِلْغَربِ ألّا تستمرَّ حربُ فيتنام حتى انتصارِ أمريكا، وهو يشكو مِن أنّ الولاياتِ المتّحدة لم تعمَلْ بتصميم كاف، وتباطأَتْ كثيرًا في إرسالِ قوّاتٍ عاجلة كبيرة، كُلُّ تلفيقِ جِهازِ الدِّعايةِ الأمريكيّ يُعاد هنا، عَلَى غرارِ ما كان الشّيوعيّونَ الأمريكيّونَ، الذين قاتلوا في سَبيلِ الحقوقِ المدنيّة هنا، يردّدونَ الدِّعايةَ الرّوسيّة، إنّ حقيقةَ العدوانِ الأمريكيّ في جنوبي فيتنام التي يُصدَّقُ بها بِسُهولة، ليسَتْ جزءًا مِن التّاريخ، مثلًا، وينبغي أن يعجَبَ المرءُ بِشَجاعةِ زَخاروفَ العظيمةِ وعمَلهِ الرّائع في الدّفاعِ عن حُقوقِ الإنسانِ في الاتّحاد السّوفييتيّ، أمّا أن نُشيرَ إلى أُناسٍ كهؤلاءِ بِأنّهم «عَماليقُ أخلاقيّونَ» فأمرُ غيرُ عاديّ.

لِماذا يفعلونَ هذا؟ - لِأَنَّ المُهمَّ كثيرًا عندَ المُثقَّفينَ الأمريكيّينَ الكبار، أن يجعَلُوا النّاسَ يعتقدونَ بِأَنَّ الولاياتِ المتّحدةَ لا تُواجِهُ أَيَّةَ مشكلاتٍ حقيقيّة. مِثْلُ هذه المشكلاتِ يظهَرُ في الاتّحادِ السّوفييتيّ فحَسْبُ، و «العَماليقُ الأخلاقيّونَ» يكونونَ هناك لِلرّدٌ عليها.

قارِني سولجينيتسن بِآلافٍ مُؤلَّفةٍ مِن المُقاومينَ لِحَربِ فيتنام والمُنشقينَ عَلَيها؛ فقد مَثّلَ كثيرٌ مِنهم مستوًى أخلاقيًّا أَسْمَى مِن مُستواهُ بِما لا يُقارَن. فسولجينيتسن يدافعُ بِقوّةٍ عن حُقوقِه الخاصّةِ وحُقوقِ أمثاله – مِمّا يثيرُ الإعجابَ حقًّا. أمّا المقاومونَ وكثيرٌ مِن المُنشقينَ، فيدافعونَ عن حُقوقِ الآخرين – وعَلَى نحوٍ مُحدَّد، عن ضحايا العدوانِ والإرهابِ الأمريكيّيْنِ. وكانَتْ أعمالُهم عَلَى مستوًى خُلُقيًّ أرفعَ، وإضافةً إلى ذلك، لم تكنْ أعمالُهم رَدَّ فِعْلٍ صِرْفًا عَلَى اضطهادِهم؛ إذ إنّهم في الأعمِّ الأغلَبِ قاموا بِهذه الأعمال، التي آلَتْ بِهم إلى السّجْنِ أو النّفْي، بإملاءٍ مِن إرادتِهم الحُرّة، بينَما كان في وُسْعِهم بِسُهولةٍ أن السّجْنِ أو النّفْي، بإملاءٍ مِن إرادتِهم الحُرّة، بينَما كان في وُسْعِهم بِسُهولةٍ أن

يعيشوا في راحة ومع ذلك ، قرأنا في الصُّحُفِ اللّيبراليّةِ الأمريكيّةِ أنّه مِن العسيرِ أن يكونَ في مقدورِنا تصوّرُ العظَمةِ الخُلُقيّةِ لِسولجينيتسن في مجتمعنا ، وأنّ مِن المُؤكّدِ أنّنا لا نستطيعُ أن نظفَرَ بِأَحَدٍ مِثْلِه . ادّعاءٌ مثيرٌ جدًّا ، ويعنى أشياءَ كثيرةً .

ويُدّعَى هنا بِقَدْرٍ كبيرٍ مِن التّعميمِ أنّ المُقاومة الأمريكيّة كان سَببُها خَشْية الشّبّانِ مِن الالتحاقِ بِالجُنْديّة؛ وهذا اعتقادٌ مناسبٌ كثيرًا لِلمُثقّفين الذين أَلزموا أنفسَهم بِالمعارضة «البراغماتيّة» لِلْحرب، لكنّها فِرْيةٌ كبيرة، لِأنّ جَمْهرة أولئك الذين كانوا في المقاومة منذُ بداياتِها، كان سَهْلًا عليهم كثيرًا الفِرارُ مِن الالتحاق، كما فعَلَ آخرونَ كثيرون فِعْلًا، والحَقُّ أنّ كثيرينَ مِن النَّشِطينَ سابقًا حصلوا عَلَى تأجيلاتٍ، واختارَ كثيرٌ مِن المُنشقِّينَ أيضًا سلوكًا صَعْبًا ومؤلمًا لِأسبابٍ تتّصِلُ بالمبدأ، أمّا أولئك الذين أيدوا الحربَ بَداءة، والذين أثاروا فحَسْبُ هَمْسة اعتراضهم حِينَ غدَتِ التّكاليفُ باهظة جدًّا، فإنّه مُستحيلٌ أن يقبلوا بوجودِ مقاومة شجاعةٍ ومبدئيّة، عَلَى نظاقٍ واسع في قِطاعِ الشّباب، لِلفَظاعاتِ التي تحمّلُوها هم أنفسُهم بِطِيب خاطِر.

ولا يَرغَبُ التّيّارُ العامُّ لِلّيبراليّةِ الأمريكيّة في أن يَسْمعَ أيَّ شيءٍ عن ذلك كُلّه، وسَيثيرُ عددًا كبيرًا مِن التّساؤلات المُحيِّرة: ماذا كانوا يفعلونَ حِينَ كان المقاومونَ لِلْحَربِ يواجهونَ السَّجْنَ أو التّشريد؟ – وهَلُم جَرَّا، وهكذا يأتيهم سولجينيتسن كأنّه هَدِيّةُ مِن الله، تهيّئُ لهم أن يتهرّبوا مِن الأسئلةِ الخُلُقيّة، (يُصدِّرونَها) إن جاز التّعبيرُ، وأن يُخفُوا دَورَهم بِوَصْفِهم أُناسًا ظلّوا صامتينَ لِأعوام كثيرة، أو اعترضوا أخيرًا عَلَى أُسُسٍ بغيضةٍ أخلاقيًّا تتّصِلُ بِالتّكلِفةِ والمنفعةِ الخاصّةِ لِحكومةِ الولايات المتّحدة.

وقد قَدَّمَ (مُوينِهان Moynihan)، حِينَ كان سفيرًا إلى الأمم المتّحدة،

النّتيجةَ نفسَها حِينَ هاجمَ العالَمَ الثّالث. وأثارَتْ هذه الهجَماتُ إعجابًا كبيرًا هنا؛ كما حَدَثَ مثَلًا حِينَ اتّهمَ الرّئيسَ الأوغنديُّ عِيدي أمين بأنّه «قاتلٌ عُنصُريّ». وليسَتِ القضيّةُ أن يكونَ عِيدي أمين قاتلًا عنصريًّا أو لا؛ إذ إنَّ التّلقيبَ صحيحٌ حقًّا. القضيّةُ هي ماذا يعني لدى مُوينهان أن يُقدِّمَ هذا الاتّهامَ، وماذا يعني لدى الآخرينَ أن يتغنَّى بِنُبُلِه وشَجاعتِه في عمَل كهذا ؟ - مَن مُوينهان هذا ؟ - عَمِلَ الرَّجُلُ في أربع إداراتٍ، هي إداراتُ كندي وجونسون ونيكسون وفورد – ويعني هذا، تلك الإداراتِ التي كانَتْ مُلطَّخة الأيدي بِدِماءِ القَتْل العُنْصريّ عَلَى مستوًى لا يحلُمُ به عِيدي أمين. تخيّلي أنّ موظّفًا صغيرًا في الرّايخ الثّالث (\*) اتَّهمَ شخصًا ما بأنّه قاتِلُ عُنْصُري . هذه الطّريقةُ في تحويل المسائل الخُلُقيّةِ إلى مسائلَ أُخرى ، هي إحْدَى الطَّرقِ لِإعادةِ بِناءِ أُسُسِ المشروعيّةِ الخُلُقيّة لِممارسةِ السّلطة الأمريكيَّة، التي اهتزَّتْ إبَّانَ حربِ فيتنام. وقد استُغِلِّ سولجينيتسن لِهذه الغايةِ بطريقةٍ طبيعيّة جدًّا ويمكنُ التّنبّؤ بها؛ معَ أنّ المرءَ طبعًا لا يِقدِرُ على أن يستخلصَ، وَفْقَ تلك الأُسُس، أيَّةَ استنتاجاتٍ بِشأنِ اتَّهاماته المُوجَّهةِ إلى النَّظامِ السّوفييتيّ بالاضطهادِ والعُنْف.

تأمَّلي حالَ واحِدةٍ مِثْلِ (أنجيلا ديفز Angela Davis): تُدافعُ عن حُقوقِ الشُّودِ الأمريكيّينَ بِشَجاعةٍ كبيرةٍ وإيمانٍ عظيم، لكنّها في الوقتِ نفسِه، رفضَتِ الدَّفاعَ عن المُنشقِّينَ التشيكيّينَ أو انتقادَ الغَزْوِ الرّوسيّ لِتشيكوسلوفاكيا، فهَلْ تُعَدُّ الدّفاعَ عن المُنشقِّينَ التشيكيّينَ أو انتقادُ الغَزْوِ الرّوسيّ لِتشيكوسلوفاكيا، فهَلْ تُعَدُّ الدّيَّ اعتقادُ بِأَنّها أَسْمَى مِن سولجينيتسن عَلَى المعتوى الخُلُقيّة، فهي عَلَى الأقلِّ لم تَلُمِ الاتّحادَ السّوفييتيّ لِأنّه لم يُمارِسْ فظائعَه بِالقَدْرِ اللّازم.

<sup>\*-</sup> ألمانيا النّازيّة ١٩٣٣-١٩٤٥م [المترجم].

م. ر.: بَعْدَ هذا الذي قُلتَه، وما قِيلَ بِشأنِ التّدخّلِ الأمريكيّ في التّشيلي في كتاب يرايب Uribe ، تُوجَدُ سِياسةٌ حقيقيّةٌ لِلْحَقْنِ Vaccination عَلَى نحو واضح . فَضيحةٌ كبيرةٌ تُثارُ بِعنايةٍ حولَ حَدَثٍ صغير – ووترغيت ، الحالُ الـ ITT عام ١٩٧٣ م – لإخفاءِ الفضائحِ الحقيقيّةِ وجَعْلِها أكثرَ قبولًا (بِحَسبِ تعريف فاي ٢٩٧٩): فَضائحُ مِن قبيلِ الاغتيالِ السّياسيّ ، انقلابِ أيلول . فأنتَ تَحْقِنُ الجُمهورَ بِفَضيحةٍ صغيرة ؛ ثمّ حِينَ تَحدُثُ الأشياءُ الخطيرةُ يكونُ الموضوعُ قد جُرِّدَ قبلُ مِن مُعظم فاعِليّتِه التّحسسيّة ، وتَفْقِدُ أهميّةُ الموضوع ما فيها مِن نَضارةٍ – المِعْيارانِ الأساسيّانِ لِعناوينَ كبيرةٍ في الجرائد(٢) .

ن. ت: نعم، ذلك مُنسَجِمٌ مع ما قد قُلْتُه توَّا عن الصِّحافةِ اللّيبراليّة منذُ نِهايةِ الحرب. فالحكومةُ الآنَ في حاجةٍ كبيرةٍ إلى ترميم مصداقيّتِها، لِتجعَلَ النّاسَ ينسَونَ التّاريخ، ولِتُعيدَ كتابتَه، وعَلَى المُثقّفينَ، عَلَى نحوٍ استثنائيّ، تَولِّي هذه المُهمّة، ولا غِنى أيضًا عن ترسيخِ الدّروسِ التي ينبغي أن تكونَ قد استُخلِصَتْ مِن الحَرْب، وتأكيدِ أنّ هذه تُتصوَّرُ عَلَى أَضْيَقِ الأُسُس، بِلُغةِ مَقُولاتٍ حِياديّةٍ اجتماعيًّا، مِن قبيل «الغَباءِ» أو «الخَطأ» أو «الجَهْل»، أو ربّما «الخسارة».

لِماذا؟ - لِأَنّه سيكونُ ضَروريًّا حالًا تَسْويغُ مُواجَهاتٍ أُخرى، ورُبّما تدخّلاتٍ أُمريكيّة أُخرى في العالَم، فيتنامات أُخرى.

أمًّا في هذا الوقتِ، فسَيتحتَّمُ أن تكونَ هذه تدخّلاتٍ ناجحةً، لا تتفلَّتُ مِن

Le Livre noir de L'intervention :Manuel Uribe مانویل یرایب -۱ ۱۰ مانویل یرایب: Anéricaine au Chile (باریس: ۱۹۷۱م)،

Le Portugal d'Otelo: La révolution : Jean Pierre Faye جان بيير فاي محالياً المحالية المحالية

السيطرة تشيلي ، مثلًا حتى إنّه يكونُ ممكنًا بِالنسبة إلى الصّحافة أن تَنتقِدَ التّدخّلاتِ النّاجحة - جُمهوريّة الدّومينيكان ، تشيلي ، إلخ - ما دامَتْ هذه الانتقاداتُ لا تتجاوزُ «الحدودَ المدَنيّة» ؛ أي ما دامَتْ لا تُفيدُ في إثارةِ حرَكاتٍ شَعبيّةٍ قادرةٍ عَلَى تعويقِ هذه المَشروعات ، وغيرَ مصحوبة بِأيِّ تحليلٍ عَقْلانيٍّ لِدَوافعِ الإمبرياليّة الأمريكيّة ، شَيءٌ ما هو لَعْنةُ كاملةُ ، لا تتحمّلُه الإديولوجيا الإمبرياليّة .

كيفَ تُواصِلُ الصِّحافةُ اللَّيبراليَّةُ بِشَأْنِ فيتنام، ذلك الجانبَ الذي يُؤيِّدُ «الحَمائمَ» ؟ - بِتأكيدِ «غَباءِ» التَّدخّلِ الأمريكيّ؛ وذلك تعبيرٌ حِياديُّ سياسيًّا، إذ سيكونُ كافيًا أن نَجِدَ سِياسةً «ذكيّة».

كانَتِ الحربُ إذن خطأً مُباغِتًا حُوِّلَتْ فيه النِّيّاتُ الخَيِّرةُ إلى سِياساتٍ سيّئة ، بِسَبَبِ جِيلٍ مِن المُوظَّفين غيرِ الأكفياءِ والمُتعَجْرِفين . وتُشجَبُ وَحْشيّةُ الحربِ أيضًا ؛ لكنّ ذلك أيضًا يُستعمَلُ بِوَصْفِه مقولةً حِياديّة . . . بِافتراضِ أنّ الأهداف كانَتْ مُبرَّرةً - سيكونُ صحيحًا تمامًا أن يُفعَلَ الشّيءُ نفسُه ، ولكن عَلَى نحوٍ أكثرَ إنسانيّةً .

فالحَمائمُ «المسؤولةُ» كانَتْ مُعارِضةً لِلْحربِ - عَلَى أساسٍ عمَليّ - ولا مَحِيدَ الآنَ عن إعادة بناء نظام الاعتقادات الذي تكونُ الولاياتُ المتّحدةُ بِمُقتضاه خَيِّرةَ الإنسانيّة ، الملتزمة تاريخيًّا بِالحُرِّيّة ، وتقريرِ المصير ، وحقوق الإنسان . وبِشَأنِ هذا الاعتقاد ، تُشارِكُ الحَمائمُ «المسؤولةُ» الافتراضاتِ المُقدَّمة نفسَها كالصُّقور: لا يتساءلونَ عن حَقّ الولاياتِ المتّحدة في التّدخّلِ في البلدانِ الأُخر . وكان انتقادُهم مُناسِبًا كثيرًا بِالنّسبةِ إلى الدّولة ، التي هي مُستعِدّةٌ تمامًا لِأن تُلامَ عَلَى التّدخّلِ العنيفِ غيرَ معروضِ عَلَى مائدةِ البحث . أخطائها ، ما دامَ الحقُّ الأساسيُّ في التّدخّلِ العنيفِ غيرَ معروضِ عَلَى مائدةِ البحث .

تأمّلي هذا المقالَ الافتتاحيَّ في التّايمز النّيويوركيّة، حَيث يَعْرِضُ تحليلًا استعادِيًّا لِلْحربِ الفيتناميّة حِينَ آلَتْ إلى نهايتها. ويَشعُرُ المُحرِّرونَ بِأَنَّ الوقتَ

مُبكِّرٌ جدًّا ولاتَ حِينَ استخلاصِ النَّتائجِ بِشَأْنِ الحَرْبِ:

كِلْيُو ، إلهةُ التّاريخ ، وانيةٌ وبطيئةٌ ومتردّدةٌ في طُرقاتها... وفي وقتٍ متأخّر ، مَتَأْخِّرِ كَثِيرًا، يستطيعُ التَّاريخُ مُباشَرةً القيامَ بِتَحْديدِ نِسْبَةِ المَزيجِ مِن الخَيْرِ والشّر، مِن الحِكْمةِ والحَماقةِ ، مِن المُثُلِ العُلْيا والأوهام في ملحَمةِ فيتنام . . . هناك أولئك الأمريكيُّونَ الذين يعتقدونَ بِأَنَّ الحربَ، لِلْحفاظِ عَلَى فيتنامَ جَنوبيَّةٍ غيرِ شيوعيّة مُستقِلَّة، يمكنُ أن تُشنَّ عَلَى نحوِ مختلف. وهناك أمريكيّونَ آخَرونَ يعتقدونَ بِأنّ فيتنامَ جَنوبيّةً غيرَ شيوعيّةٍ قابلةً لِلْحياةِ كانَتْ دائمًا أُسطورة . . . عَقْدٌ مِن الجدَلِ العنيفِ أخفقَ في حَلِّ هذه المعركةِ المتَّصِلة. وتَرَيْنَ أنتِ، فإنَّهم لا يذكرونَ إمكانيّةً حتّى لِموقفٍ ثالث: أي إنّ الولاياتِ المتّحدةَ لم يكُنْ لها الحقُّ ، سَواءٌ في ذلك القانونيُّ والخُلُقيُّ، في أن تتدخَّلَ بِالقوَّةِ في الشَّؤونِ الدَّاخليَّة لِفيتنام. ونحنُ نَدَعُ لِلتَّارِيخِ مُهمَّةَ الحُكْمِ عَلَى المُناظَرةِ بينَ الصُّقور والحَمائم ذاتِ الشَّأن، أمَّا الموقفُ الثَّالثُ، المُقابِلُ لِلاثنَيْنِ الآخَرَيْنِ، فإنَّه مُستَبْعَدٌ مِن مائدةِ النَّقاش. ولا يَمتدُّ نِطاقٌ عَمَل كِلْيو إلى مِثْل تلك الفِكرِ السّخيفة، مِن مِثْل الاعتقادِ بأنَّ الولاياتِ المتّحدةَ ليس لها حَقُّ فَلَّ لِلتّدخّلِ العنيفِ في الشّؤونِ الدّاخليّة لِلآخَرينَ، سَواءٌ أكان مِثْلُ هذا التّدخّلِ ناجحًا أم لا. وقد نَشرَتِ التّايمز عددًا مِن الرّسائلِ التي جاءَتْ رَدًّا عَلَى مقالتها الافتتاحيّة، لكنّه ليس ثَمّةَ رِسالةٌ تتساءلُ عن البدائل المُقدَّمة. وأنا مُستيقِنٌ تمامًا مِن أنّ رسالةً كهذه عَلَى الأقلِّ قد أُرْسِلَتْ إليهم... (\*). وربّما رسائل أُخرى كثيرة.

<sup>\*-</sup> مُلاحظةٌ لِلمُترجِم مِن الفرنسيّة: وضعَ نعوم تشومسكي بينَ أيدينا الرّسالةَ التي أرسلَها هو والبرفسور إدوارد س. هرمان إلى التّايمز النّيويوركيّة. ولَدَيَّ رغبةٌ في اغتنام فُرصة نَشْرِها في هذا التّاريخ المتأخّر، لأهمّيتها الجوهريّة ولإيضاح القيود المفروضة عَلَى المناقشة العامّة في جريدتنا الرّئيسة.

۸ نیسان، ۱۹۷۵مر

إلى رئيس التّحرير النّيويورك تايمز ٢٢٩ غرب الشّارع الثّالث والأربعون

نيوپورك، ن. ي. ١٠٠٣٦

سيدي العزيز

يَلْحَظُ المقالُ الافتتاحيُّ لِلتّايمز، في عدد الخامس مِن نيسان، أن «عَقْدًا مِن الجدَلِ العنيفِ قد أخفقَ في حَلِّ هذه المعركة المتصلة» بين رأييْنِ مُتحاوريْن، ذلك أن «الحربَ لِلْحِفاظِ عَلَى فيتنامَ جَنوبيّة غير شيوعيّة ومستقلّة، يمكنُ أن تُشنَّ عَلَى نحو مِختلف»، وأن «فيتنامَ جَنوبيّة غير شيوعيّة قابلةً لِلْحَياة كانَتْ دائمًا أسطورة». ويُوجَدُ أيضًا موقف ثالث: ذلك أن الولاياتِ المتّحدة، بِصَرْفِ النّظَرِ عن إمكانيّاتِ نَجاحِها، ليس لها الحَقُّ ولا الكِفايةُ لِلتّدخّلِ في شُؤونِ فيتنام الدّاخليّة. وكان هذا موقف الكثيرينَ في حركة السّلام الحقيقيّة، أي أولئك الذين عارضوا الحربَ لِأنّها كانت خطأ، وليس لِأنّها لم تنجَحُ فحَسْبُ. والمؤسفُ أنّ هذا الموقف ليس شَريكًا في المُناظرة، كما تراها التّابمز.

وفي صَحيفة مُقابِلة، يرى (دونالد كرك Donald Kirk) أنّه «منذُ أن راجَ استعمالُ تعبير «حَمّام الدَّم» لِأوّلِ مَرّةٍ في حَرْبِ الهند الصّينيّة، لا يبدو أنّ أحَدًا استعملَه لِلدِّلالةِ عَلَى الحَرْبِ نفسِها - بل عَلَى النّتائج المُحتملة لِإنهاء الحَرْبِ ففسِها - بل عَلَى النّتائج المُحتملة لِإنهاء الحَرْبِ ففسِها، وأنّ كثيرًا مِن الأمريكيّينَ المُنضَوِينَ تحتَ لِواءِ حركة السّلام الحقيقيّة، أصروا لِأعوام عَلَى النّقطة الأساسيّة الأوّليّة التي يلحَظُ هو أنّه لم يلحَظُها «أحَد»، وأنها شيءٌ مألوفٌ في أدبيّاتِ الحَرْب. ولِنذكُرْ مِثالًا واحدًا فحَسْبُ، فقد كتَبْنا كُتيبًا في الموضوع هو (عُنْفُ الثّورةِ المُضادّة: حَمّاماتُ دَم في الواقع والدّعاية (Counterrevolutionary Violence: Bloodbaths ).

مع أنّ الهيئة التي امتلكت النّاشرَ (ورنر برذرز Warner Brothers)، رفضَتِ السّماحَ بِالتّوزيع بَعْدَ النَّشْر. لكنّه، بِصَرْفِ النّظَرِ عن هذا تمامًا، تكرّرَتْ هذه المُلاحَظةُ مِرارًا في مُناقَشةِ الحَرْبِ وأدبيّاتها. مِن جانِبِ ذلك الشَّطْرِ مِن الرّأي نفسِه الني يَستبعِدُ المقالَ الافتتاحيّ لِلتّايمز مِن المُناظَرة.

المُخْلِصان نعوم تشومسكي بروفسور، MIT

إدوارد س. هرمان بروفسور، جامعة بنسلفانيا

ن ت/ اس هـ:

يُلْحَظُ أَنّه حِينَ تُحدِّدُ التّايمز إطارَ المُناظرةِ، يُستبعَدُ موقفُ الكثيرينَ في حرَكةِ السّلام استبعادًا تامًّا مِن البحث. وما ذلك لأنّه خاطئ، بل لأنّه لا يمكنُ التّفكيرُ فيه، لا يمكنُ التّعبيرُ عنه. حِينَ تُحدِّدُ التّايمز القواعدَ الأساسيّة، تُوضَعُ في الحُسْبانِ المُقدِّماتُ الأساسيّةُ لِنظامِ الدّعايةِ الذي تعمَلُ به الدّولةُ مِن جانِبِ كُلِّ المُشاركينَ في المُناظرة: كان الهدَفُ الأمريكيُّ الحِفاظَ عَلَى فيتنامَ جَنوبيّةٍ (مُستقِلّةٍ» - هُراءٌ كامِلٌ، مِثْلَما أنّ مِن السَّهْلِ إظهارَه - والسّؤالُ الذي يَبرزُ هو ما إذا كان هذا الهدَفُ المُهمُّ ضِمْنَ فَهْمِنا أو لا. وحتى أنظِمةُ الدّعايةِ الأكثرُ وقاحةً، نادرًا ما تمضي بعيدًا إلى حَيْثُ تَعْرِضُ عقيدةَ الدّولةِ بِوَصْفِها مبدأً غيرَ قابِلٍ للنّقاش، ومِن ثَمّ فإنّ انتقادَها لا يَحتاجُ إلى رَفْضِه، بل ربّما إلى تَجاهُلِه فحَسْبُ.

ولَدَينا هنا توضيحُ مُدْهِشٌ لِعَمَلِ الدّعايةِ في ديمقراطيّةٍ مِن الدّيمقراطيّات. تُعْلِنُ الدّولةُ الاستبداديّةُ بِبَساطةٍ عن العقيدةِ الرّسميّة - بوضوحٍ، جِهارًا. ويستطيعُ الدّولةُ الاستبداديّةُ بِبَساطةٍ عن العقيدةِ الرّسميّة التّعبيرَ عن مُعارضتِه إلّا المرءُ داخلَ نفسِه أن يعتقدَ بِما يشاءُ، لكنّه لا يستطيعُ التّعبيرَ عن مُعارضتِه إلّا

بِمُخاطَرته. أمَّا في نظام الدّعاية الدّيمقراطيّ، فإنّه لا يُعاقَبُ أحَدُّ (نَظَريًّا طبعًا) لِاعتراضِه عَلَى العقيدةِ الرّسميّة. وحَقًّا إنّ الانشقاقَ يشجّعُ عليه. وما يحاولُ هذا النَّظامُ فِعْلُه، إنَّما هو أن يَضَعَ حدودًا لِلاعتقادِ الممكن: مُؤيِّدُو العقيدةِ الرَّسميّةِ في جانِبٍ، والمنتقدونَ والأقوياءُ والشَّجعانُ، وكثيرونَ مُعجَبونَ بِاستقلالِهم في الرَّأي، في جانِبِ آخَر - الصَّقورُ والحَمائمُ. لكنَّنا نَستبينُ أنَّهم جميعًا يشتركونَ في بعض الافتراضاتِ الضِّمْنيَّة، وأنَّ هذه الافتراضاتِ هي التي تكونُ حاسِمةً حقيقةً. ولا رَيْبَ في أنّ نظامَ الدّعايةِ يكون أكثر فاعليّةً حِينَ يلمِّح إلى مُعتقداتِه تَلْمِيحًا بَدَلًا مِن أَن يُلحَّ عليها، حِينَ يَضَعُ القيودَ عَلَى الاعتقادِ المُحتمَل بَدَلًا مِن عَقيدةٍ جَليّةٍ ويمكنُ تعرّفُها بِيُسْرِ، بِحَيثُ يكونُ عَلَى المرءِ أن يُردِّدَها بَبّغائيًّا - أو يُعانى عَقابيلَها. وكلّما كانَتِ المُناظَرةُ قويّةً غَرَسَتِ المُعتقَداتِ الأساسيّةَ لِنظام الدِّعاية، المفروضةَ ضِمْنيًّا عَلَى كُلِّ الجِهات، بِفَعاليّة كبيرة. ومِن ثَمّ، فإنَّ الزَّعْمَ المدروسَ بِأَنَّ الصِّحافةَ قُوَّةٌ انشقاقيَّةٌ انتقاديَّةٌ رُبَّما يكونُ خَطيرًا جدًّا عَلَى سلامةِ الدّيمقراطيّة ، حِينَ تكونُ خاضِعةً تمامًا لِلمبادئ الأساسيّة لِلنّظام الإديولوجيّ: في هذه الحالِ، مبدَّأُ حَقِّ التَّدخُّلِ هو الحَقُّ الأوحَدُ لِلولاياتِ المتّحدة في أن تكونَ قاضيَ العالَم وجَلَّادَه، وإنَّه لنِظامٌ عجيبٌ في غَرْسِ العقائد.

وما يَزالُ هنا مِثالُ ثانٍ مِن الطِّرازِ نفسِه. تأمَّلي هذا المقبوسَ مِن صحيفةِ الواشنطن بوست، الصّحيفة التي كثيرًا ما تُعَدُّ المُنتقِدَ الأكثر صَلابةً لِلْحَرْب بينَ وسائلِ الإعلام القوميّة، وهذا مِن مَقالِ افتتاحيٍّ في ٣٠ نيسان، ١٩٧٥م، عُنوانُه وسائلِ الإعلام القوميّة، وهذا مِن مَقالِ افتتاحيٍّ في سياسة فيتنام خلالَ Deliverance: لِأنّه إن كان كثيرٌ مِن السُّلوكِ العمليِّ في سياسة فيتنام خلالَ الأعوامِ خاطئًا ومُضلِّلًا – وحتى مأساويًّا – فإنّه لا يمكنُ إنكارُ أنّ جزءًا مِن هدَفِ تلك السّياسة كان صَحيحًا ويمكنُ الدّفاعُ عنه، وعَلَى نحوٍ مُحدَّدٍ، كان صَحيحًا أن تأمّلَ أن يكونَ الشّعبُ في فيتنامَ الجَنوبيّةِ قادرًا عَلَى أن يُقرِّرَ هو نفسُه شَكْلَ

الحكومة والنّظام الاجتماعيّ. وأنّ الجُمْهورَ الأمريكيّ مُؤهّلُ، ومُلزَمٌ حقًّا بِأن يستكشفَ كيفَ قُدِّرَ لِلدّوافعِ الخَيِّرةِ أن تُحوَّلَ إلى سياسةٍ رَعْناءَ، لكنّنا غيرُ قادرينَ عَلَى تَحمُّلِ أبعادِ ذِكْرَى ذلك الدّافع الأوّلِ كُلِّها.

وماذا كانَتِ «الدَّوافعُ الخَيِّرةُ»؟ - متى، بِدِقةٍ، حاولَتِ الولاياتُ المتحدةُ مُساعدةَ الفيتناميّينَ الجَنوبيّينَ في اختيارِ شَكْلِ حُكومتِهم ونظامِهم الاجتماعيّ الخاصَّيْنِ؟ ما إن تُعرض أسئلةٌ مِن هذا القبيلِ حتى يغدُو العَبثُ واضحًا. فمُنذُ اللّحظةِ التي أخفقَتْ فيها المُحاولةُ الفرنسيّةُ المدعومةُ مِن أمريكا لِلقَضاءِ عَلَى الحَركةِ الوطنيّةِ الرّئيسةِ في فيتنام، كانَتِ الولاياتُ المتحدةُ، بِوَعْي ومعرفةٍ، مُعارِضةً لِلْقُوى السّياسيّةِ المنظَّمةِ في جَنوبي فيتنام، وقد لجأت إلى زيادةِ العنفِ مُعارِضةً لِلْقُوى السّياسيّةِ المنظَّمةِ في جَنوبي فيتنام، وقد لجأت إلى زيادةِ العنفِ مِينَ عَجَرَتْ عن القضاءِ عَلَى هذه القُوى السّياسيّة. لكنّ هذه الحقائق، المُوثَقة مِن دُونِ رَيْب، ينبغي أن تُخفَى. وليس في مقدورِ الصِّحافةِ اللّيبراليّةِ أن تسألَ عن العقيدةِ الأساسيّةِ لِدِينِ الدّولة؛ ذلك لأنّ الولاياتِ المتّحدة خيّرةٌ Benevolent، مع أنّه العقيدةِ الأساسيّةِ لِدِينِ الدّولة؛ ذلك لأنّ الولاياتِ المتّحدة خيّرةٌ المُوليّ، وعلَينا أن نعتقدَ مُع أنّها كثيرًا ما تُضلّلُ في بَراءتِها، فهي تَجْهَدُ في أن تأذنَ بِالاختيارِ الحُرّ، مع أنّه تُرتكبُ أحيانًا بعضُ الأخطاءِ في غزارةِ بَرامجِها لِلتّوادِّ الدَّوْلِيّ. وعلَينا أن نعتقدَ النّا نحنُ «الأمريكيّينَ» خيّرونَ دائمًا، مع أنّنا، مِن دُونِ رَيْب، عُرْضةٌ لِلْخطأ:

لِأَنَّ «الدَّرْسَ» الأَصْليَّ لِفيتنام هو حَتْمًا أَنَّنا بِوَصْفِنا شَعْبًا لَسْنا سَيِّئينَ جوهريًّا، بل إنّنا عُرْضةٌ لِلْخَطأ – وعَلَى نطاق واسع...

لاحِظِي اللَّغةَ المُنمَّقةَ: «أَنّنا بِوَصْفِنا شَعْبًا» لَسْنا سَيّئينَ جوهريًّا، حتّى إن كنّا عُرْضةً لِلْخطأ. فَهَلْ كُنّا نحنُ «بِوَصْفِنا شَعْبًا» الذينَ قرَّرْنا خوضَ الحَرْبِ في فيضرضةً لِلْخطأ. فَهَلْ كُنّا نحنُ «بِوَصْفِنا شَعْبًا» الذينَ قرَّرْنا خوضَ الحَرْبِ في فيتنام؟ – أو أنّه كان شيئًا له كبيرُ صِلةٍ بِقادتِنا السّياسيّينَ والمؤسّساتِ الاجتماعيّةِ

التي يخدُمونَها؟ - طَبيعيُّ أنّ عَرْضَ سُؤالِ كهذا غيرُ قانونيّ، تَبَعًا لِمبادئ دِينِ الدّولة؛ لِأنّ ذلك يُثيرُ مسألةَ المَصادرِ الدّستوريّةِ لِلسُّلْطة، ولا يُثيرُ أمثالَ هذه الأسئلةِ إلّا المُتطرّفونَ اللّاعقلانيّونَ الذين ينبغي أن يُستثنوا مِن المُناظرة (في مقدورِنا أن نُثيرَ مِثْلَ هذه الأسئلةِ بالنّسبة إلى مجتمعاتٍ أُخرى طبعًا، أمّا الولاياتُ المتّحدةُ فلا).

وليس مِن التشاؤمِ أن أُؤمنَ بِفَعاليّةِ مِثْلِ هذه التَّقْنياتِ في مشروعيّةِ التّدخّلاتِ الأمريكيّة، بِوَصْفِها أساسًا لِأَعْمالٍ مُستقبَليّة، إذ لا ينبغي أن ينسَى المرءُ أنّه في الوقتِ الذي كانَتْ فيه حكومةُ الولاياتِ المتّحدة تُواجِهُ هزيمةً في فيتنام، حقّقَتْ نَجاحًا كبيرًا في أندونيسيا، وتشيلي، والبرازيل، وفي بلدانٍ أُخرى كثيرةٍ إبّانَ المرحَلةِ نفسِها، إنّ مَوارِدَ الإديولوجيا الإمبرياليّةِ ضَخْمةٌ جدًّا، وهي تُجيزُ – والحقَّ نقولُ، تُشجِّعُ – مجموعةً مِن أشكالِ المُعارَضة، كتلك التي أوضَحْتُها تَوَّا، ولَعلّه مِن المأذونِ به أن تُنتقَد هَفَواتُ المُفكِّرينَ وهَفَواتُ مُستشاري الحكومة، وحتى اتهامُهم بِرَغْبةٍ صِرْفةٍ في «السَّيْطرة»؛ وهذه، ثانيةً، مقولةٌ حياديّةٌ التماعيًّا، غيرُ مرتبطةِ البتّة ببِنًى اجتماعيّةٍ واقتصاديّةٍ ملموسة، أمّا رَبُطُ تلك التي المتحدة (الرّغبةِ – الصِّرْفةِ – بِالسّلطةِ» بِاستعمالِ القوّةِ مِن جانِبٍ حكومةِ الولاياتِ المتّحدة للاحتفاظِ بِتَرتيبٍ مُحدَّدٍ لِلنّظامِ العالَميّ، وتحديدًا لِضَمانِ أن تَظلَّ دُولُ العالَمِ مَعْرَضُ بِطَريقةٍ مُزْعِجة.

وعَلَى النَّهْجِ نفسِه، ينبغي أن يَتجاهلَ أعضاءُ العالَمِ الأكاديميّ المُحترَمونَ، التَّوثيقَ المُهمَّ فيما يَتعلَّقُ بِالمبادئ التي تُوجِّهُ السّياسةَ الخارجيّةَ لِلولايات المتّحدة، واهتمامِها بإيجادِ نظامِ اقتصاديٍّ عالَميّ يستجيبُ لِحاجاتِ الاقتصادِ الأمريكيّ وأَسْيادِه، وأُشيرُ، عَلَى سَبيلِ المِثال، إلى التّوثيقِ الخَطيرِ الذي انطوَتْ

عليه وَنائقُ البانتاغون، الذي يُغطِّي أواخِرَ الأربعينيّاتِ وأوائلَ الخَمْسينيّات، حِينَ حُدِّدَتِ السّياساتُ الأساسيّةُ بوضوح، أو الوَثائقُ المُتعلِّقةُ بِالتّخطيطِ الدّوليّ لِمَرحَلةِ ما بعدَ الحَرْبِ التي قامَتْ بِها في أوائلِ الأربعينيّاتِ مجموعاتُ دِراساتِ الحَرْبِ والسِّلْمِ في المَجْلِس بِشَأْنِ العلاقاتِ الخارجيّة، ونكتفي هنا بِذِكْرِ مثالَيْنِ الحَرْبِ والسِّلْمِ في المَجْلِس بِشَأْنِ العلاقاتِ الخارجيّة، ونكتفي هنا بِذِكْرِ مثالَيْنِ مُهمَّيْنِ فحَسْبُ، ويمكنُ القولُ بِتَعْميم كبير إنّ مسألةَ تأثيرِ الشّرِكاتِ في السّياسةِ الخارجيّة، أو تأثيرِ العوامِلِ الاقتصاديّةِ في تكوينِ السّياسة، يُحتفَظُ بِها لِمُجرَّدِ النّذي في هوامِشِ دِراساتٍ مُحترَمةٍ لِتكوينِ السّياسة، وهي الحقيقةُ التي قد دُرِسَتْ أحيانًا، والتي مِن السَّهْل توثيقُها حِينَ تُدرَسُ.

م. ر.: أَنْ تكشِفَ فوائدَ «حُبِّ الخَيْرِ لِلآخَرِينَ» أَمرُ لا يكادُ يَتِمُّ إلّا بِذَوْقٍ خَيِبة، في خَيِّر. والحَقُّ أَنّ كُلَّ ما كُنتَ تقولُه يُوحِي إلَيَّ بِنُقطةِ التقاءِ غريبة، في صُورةِ استنتاجٍ مُؤقَّتٍ، يَرْجِعُنا إلى السّؤالِ الأوّليّ: ماذا يمكنُ أن تكونَ العلاقاتُ بينَ نظريّةٍ في الإديولوجيا ومَفْهوماتِ نظريّتِكَ للقويّة، النّحو التّوليديّ Generative grammar ؟

ن. ت: الإديولوجيا الإمبرياليّة ، كما تقولينَ أنتِ ، يمكنُ عن طِيبِ خاطِرٍ أن تُجيزَ قَدْرًا كبيرًا مِن المُتناقَضاتِ ، والانتهاكاتِ ، والانتقاداتِ - وذلك كُلُّه يبقَى مقبولًا ، ما خَلا واحِدًا: أن تُكشَفَ الدّوافعُ الاقتصاديّة . ولَدَيْكِ حالٌ مُماثِلةٌ في الشِّعْريّاتِ التّوليديّة . وأنا أتأمَّلُ التّحليلَ الذي اقترحَه (هالي Halle) و(كيسر في الشِّعْريّاتِ التّوليديّة . وأنا أتأمَّلُ التّحليلَ الذي اقترحَه (هالي Halle) و(كيسر للوجهر الخُماسيّ اليامبيّ الإنجليزيّ .

۱- موریس هالی و س. جی، کیسر، النبر الإنجلیزی ، شکله و تطوّره، و دَورُه فی الشّعر Stress, Its Form, Its Growth and Its Role in Verse (نیویورك: هاربر و رو، ۱۹۷۱م)، و «تشوسَر و دراسة العروض Chaucer and the Study of Prosody»، کولج إنجلش، المجلّد ۲۸ (۱۹۲۱م)، الصّفحات ۱۸۷–۲۱۹.

فلِلْبَيْتِ بِنْيةٌ مُؤلَّفةٌ مِن تَناوبِ النَّبراتِ الضَّعيفة والقويّة، هكذا:

ض ق، ض ق، ض ق، ض ق،

(حَيثُ ض = ضعيف وق = قويّ)

لكنّه، إن قرأَ المرءُ ديوانَ الشّعْرِ الإنجليزيّ وَجَدَ عدَدًا هائلًا مِن نقائضِ الوَزْن، مِن «الجَوازاتِ» الخارجةِ عَلَى النّظامِ السّائد، وهذه الأشعارُ ليسَتْ مقبولةً فحَسْبُ، بل كثيرًا ما تكونُ أكثرَ جَمالًا. يُحظُرُ شَيءٌ واحِدٌ فحَسْبُ: أن تجعلي موقِعًا ضَعيفًا في البَحْرِ العَروضيّ (في النّظامِ الشّعريّ النّظريّ)، يُقابلُ صائتًا منبورًا مُحاطًا بِصائتَيْنِ غيرِ منبورَيْنِ (هالي وكيسر: «مفهومُ نَبْرِ الحَدِّ الأعلى منبورًا مُحاطًا بِصائتَيْنِ غيرِ منبورَيْنِ (هالي وكيسر: «مفهومُ نَبْرِ الحَدِّ الأعلى منبورًا مُحاطًا بِصائتين غيرِ منبورَيْنِ (هالي وكيسر: «مفهومُ نَبْرِ الحَدِّ الأعلى وكيسر: «مفهومُ نَبْرِ الحَدِّ الأعلى وكيسر: «مفهومُ نَبْرِ الحَدِّ الأعلى وكيسرة وكيسر: «مفهومُ نَبْرِ الحَدِّ الأعلى وكيسر؛ «مفهومُ نَبْرِ الحَدِّ المُعلى وكيسر؛ «مفهومُ نَبْرِ الحَدِّ الأَوْمِ ولَيْسِ ولَيْسَ وكيسُ ولَيْنِ وكيسْ وكيسُ ولَيْسُ ولَيْسُ

إِنَّ مُلاحَظةَ هذا النَّوع مِن التَّصريحاتِ المحظورةِ في وَسائلِ الإعلام تأذَنُ بِالتَّفاؤلِ بِأَن تستطيعَ نظريَّةُ الإديولوجيا أَن تكشِفَ القوانينَ الموضوعيَّةَ التي تُشكِّلُ أَساسَ الخِطابِ السَّياسيَّ؟ أمَّا في الوقتِ الرَّاهن، فإنَّ ذلك كُلَّه مَجازُ صِرْف.

## الفَطِّرُ الثَّانِي علْمُ اللَّغة والعُلُومُ الإنسانيّةُ

م. ر.: هناك قَدْرٌ كبيرٌ مِن التّساؤلِ في هذه الأعوامِ الأخيرةِ عن «الدّراساتِ المُتداخِلةِ التّخصُّصاتِ»، عن إقامةِ أوثَقِ العلاقاتِ بينَ التّخصّصاتِ المُتقارِبة، ماذا تَعتقدُ بِشَأنِ الطّريقةِ التي قُدِّمَتْ بها العلاقةُ بينَ عِلْمِ اللّغةِ Linguistics وعِلْمِ النَّفْس Psychology ؟

ن. ت.: أرى أنّه لا ينبغي أن يتحدّثَ المرءُ عن «علاقةٍ» بينَ عِلْمِ اللّغةِ وعِلْمِ اللّغةِ وعِلْمِ النّفْس؛ وليس في مقدوري أن أتصوّرَه في أيّةِ طريقةٍ أُخرى.

ويمكنُ القولُ، عَلَى الجُمْلةِ، إنّه كثيرًا ما يُقامُ التّمييزُ الآتي: عِلْمُ اللّغةِ هو دِراسةُ اللّغةِ، وعِلْمُ النّفْسِ هو دِراسةُ اكتسابِ اللّغةِ أو استعمالِها، وهذا التّمييزُ لا يبدو لي ذا دِلالةٍ كبيرة، ليس ثَمّةَ تَخصّص في مقدورِه أن يَشغَلَ نفسَه عَلَى نحوٍ مُفيدٍ بِاكتسابِ شَكْلٍ مِن المعرفةِ أو استعمالِه، مِن دُونِ الاهتمامِ بِطَبيعةِ ذلك النّظام مِن المعرفة.

وإن قُدِّرَ لِعِلْمِ النَّفْسِ أن يَقصُرَ ميدانَه عَلَى دِراسةِ نَماذجِ التَّعلَّمِ أو الإدراكِ أو الكلامِ، في الوقتِ الذي يَستبعِدُ فيه مِن ميدانِ بَحْثِه النَّظامَ نفسَه الذي يُكتسَبُ أو الكلامِ، فإنّه سيَدينُ نفسَه بِالعُقْم، وسيكونُ ذلك النَّوعُ مِن التَّقييدِ لِعِلْمِ النَّفْسِ تافهًا تمامًا.

وفي هذه النقطة ، يبدو عِلْمُ اللّغة ، الذي يُفهَمُ بِوَصْفِه دِراسةً لِأَنظِمةِ اللّغة ، سادًّا الخلَل المفهوميَّ في الطّريقة التي كثيرًا ما يُفهَمُ بِها عِلْمُ النَّفْس ، والحَقُّ أنّه يأذَنُ بِوُجودِ عِلْمِ نَفْسٍ لُغويٍّ يهتم في الوقتِ نفسِه بِالنظامِ المُكتسَبِ والطّرائقِ التي يئكتسَبُ بِها ويُستعمَلُ ، ويَعِدُ هذا التّوجّهُ بِآمالٍ كبيرة ، وفي الوقتِ نفسِه ، يبدو أنّ عِلْمَ اللّغةِ الذي لا يَشغَلُ نفسَه إلّا بالنظامِ المُكتسَبِ ، وليس بِالطّريقةِ التي يُكتسَبُ بِها أو الطّرائقِ التي يُوضَعُ فيها موضعَ الاستعمال ، يُحدِّدُ نفسَه بِحُدودٍ ضيّقةٍ جدًّا ، ويُهمِلُ بحثَ المسائلِ التي يمكنُ أن يكونَ لها أهميّةٌ كبيرةٌ بالنّسبة إلى أهدافِه الدّقيقة ، التي لها أهميّةٌ كبيرةٌ في نفسِها .

إِنَّ عِلْمَ النَّفْسِ اللَّغويَّ، حِينَ يُفْهَمُ جيّدًا، هو تَخصَّصُّ يَشمَلُ دِراسةَ النَّظامِ المكتسَبِ (النَّحو)، ومناهجِ الاكتسابِ (المرتبطةِ بالنَّحو العامِّ)، ونماذِجِ الإدراكِ والإنتاج، وكذا يَدْرُسُ الأُسسَ المادِّيَةَ لِهذا كلّه، وتُشكِّلُ هذه الدِّراسةُ كُلَّا متماسكًا، ويمكنُ النَّتائجَ التي يُحصَلُ عليها مِن دِراسةِ أَحَدِ الأقسام، أن تُسهِمَ في فَهْمِ ويمكنُ النَّتائجَ التي يُحصَلُ عليها مِن دِراسةِ أَحَدِ الأقسام، أن تُسهِمَ في فَهْمِ الأقسامِ الأُخرى، خُذِي، مثلًا، عَملَ (جِري فودر Jerry Fodor) في عِلْمِ اللَّغة النّفسيّ Psycholinguistics) في عِلْمِ اللّغة

م. ر.: إن لم تَخُنّي الذّاكرةُ، كان يُجري التّجاربَ التي تَتألّفُ مِن إدخالِ الشّجّاتِ أو «القَعْقَعاتِ» في أمكنةٍ مُحدَّدةٍ عَلَى شَريطٍ مغناطيسيّ تكونُ الجُمَلُ قد سُجِّلَتْ عليه، ثمّ يسألُ الأشخاصَ الذين يُجرِّبُ عليهم عن الموضعِ الدّقيقِ في الجُمْلةِ الذي يكونونَ قد أدركوا فيه، أو سَمعُوا، هذه «القعقعات».

ن. ت.: نعم، ويمكنُ القولُ مبدئيًّا إنّ هذا العمَلَ قد يُساعِدُ في حَلِّ المُشكِلاتِ الخِلافيّةِ في البِنْية اللّغويّة.

خُذِي قضيّةَ التّحويل النّحويِّ المُسمّاةَ «الرَّفْع Raising». وهذه عمَليّةُ

· (\*)(John expected (Bill to Leave))

ر ((\*\*)(John (persuaded Bill) (to Leave)) و

ويمكنُ القولُ مِن وِجْهةٍ أُخرى، إنّه إن أظهرَتِ التّجاربُ في هذا الشّأن أنّ الانزياحَ الإدراكيَّ لِلْقَعْقَعاتِ هو نفسُه في الحالَيْنِ كلتَيْهما، أي إن أُزيحَتِ القَعْقَعةُ الانزياحَ الإدراكيَّ لِلْقَعْقَعاتِ هو نفسُه في الحالَيْنِ كلتَيْهما، أي إن أُزيحَتِ القَعْقَعةُ التي وقعَتْ فوقَ Bill إدراكيًّا إلى اليمينِ (أي، بَعْدَ Bill)، فإنّ ذلك سيُشيرُ إلى أنّ «الرَّفْعَ Raising» قد حَدَثَ، وأنّ فاعِلَ الجُمْلةِ المُندَمِجةِ قد صار مفعولًا به لـ expect

<sup>\*- (</sup>جون توقّعَ (أن يُغادِرَ بِل)).

<sup>\*\*- (</sup>جون (أقنعَ بِل) (بِأن يُغادرَ)).

وقد يُسهمُ مِثْلُ هذه النتائج في حَلِّ مشكلةٍ ما، إن كان ((الرَّفْعُ) يَحدُثُ في هذه البِني. ولا رَيْبَ في أنّه مِن السّابِقِ كثيرًا لِأُوانِه أن نأمَلَ بِإجاباتٍ حاسِمةٍ مِن تجارِبَ كهذه. لكن منطِق الموقع واضحٌ تمامًا. وسيكونُ ممكنًا أن نُوضِحَ العلاقاتِ المُهمّة بينَ الإدراكِ وبِنْيةِ الجُمْلةِ عَلَى نحوٍ تجريبيّ. والحَقُّ أنّ أيَّ إنسانٍ مُهتمٍّ بِبِنْيةِ اللّغة، سيأمَلُ بِتطوّرِ مِثلِ هذه التَّقْنياتِ التّجريبيّة؛ لأنّه سيكونُ بينَ يَدِي الإنسانِ عندَئذٍ أداةٌ لإختبارِ نظريّاتِ البِنْيةِ اللّغويّةِ تجريبيًّا بِدِراسةِ نَماذجِ بينَ يَدِي الإنسانِ عندَئذٍ أداةٌ لإختبارِ نظريّاتِ البِنْيةِ اللّغويّةِ تجريبيًّا بِدِراسةِ نَماذجِ الإدراكِ، والعكسُ بِالعكس. وإضافةً إلى ذلك، يمكنُ أن نتوقعَ أنّ أيَّ تقدُّمٍ ليُحقَّقُ في عِلْمِ اللّغة، سيوفرُ نَماذجَ جَليّةً لِجَوانِبَ أُخرَ في عِلْمِ النَّفْسِ اللّغة، سيوفرُ نَماذجَ جَليّةً لِجَوانِبَ أُخرَ في عِلْمِ النَّفْسِ الإدراكِيّ (مِن مِثلِ الإدراكِ المَرْئيّ، تكوينِ نظريّاتٍ عن العالمِ الخارجيّ، سَواءٌ أكانَتْ مِن نَظريّاتِ الجحثِ العلميّ، إلخ)، نَماذجَ أكانَتْ مِن نَظريّاتِ البحثِ العلميّ، إلخ)، نَماذجَ الكانتُ مِن نَظريّاتِ الحصِ العامّ أم مِن نَظريّاتِ البحثِ العلميّ، إلخ)، نَماذجَ يمكنُ أن تُدرَسَ عَلَى نحوٍ مُفيدٍ بِطَريقةٍ مُماثِلة: أي بِتَحديدِ الخاصّيّاتِ الأساسيّةِ الأنظِمةِ الإدراكيّةِ المُكتسَبةِ، وبِتَوظيفِ عَمَليّاتِ الاكتسابِ لِهذه الأنظِمة.

وهكذا سَيدرُسُ عِلْمُ نَفْسِ الإدراكِ كُلَّ نِظامٍ إدراكيٍّ بِوَصْفِه «عُضْوًا عقليًا» خاصًّا يمتلكُ بِنْيتَه الخاصّة، ويستقصي مِن ثَمَّ أشكالَ تَفاعُلِها. ولأِن مِثْلَ هذه الأشكالِ مِن التّفاعُلِ موجودٌ، فإنّنا حِينَ نرى شيئًا نكونُ، عَلَى الجُمْلة، قادرينَ عَلَى الكلامِ علَيهِ، ومُمتلكينَ المُصطلَحاتِ المُناسبةَ التي يكونُ لها تأثيرٌ ما في تقويةِ الإدراكِ البصريّ. وهناك إمكانيّةٌ لِنَوعٍ مِن «التَّرْجَمةِ» بينَ التّمثيلِ البصريّ واللّغةِ المنطوقة، وينطبِقُ هذا عَلَى أنظِمةٍ أُخرَ، وعِلْمُ اللّغةِ جزءٌ واحِدٌ مِن عِلْمٍ نَفْسِ الإدراك: جزءٌ يسهُلُ فَصْلُه نِسْبيًّا، اللّغةُ نِظامٌ (ولا رَيْبَ في أنّه نِظامٌ ثَرِيٌّ جدًّا)، لكنّه يَسهُلُ فَصْلُه، مِن بَينِ المَلكاتِ العقليّة.

م. ر.: واضِحٌ أنّ عِلْمَ النَّفْسِ الذي أوجدتَه، مِن خِلالِ رَدْمِ «الهُوّةِ» المفهوميّةِ التي تُلازِمُ عُلومَ السّلوكِ بِنظَريّةِ النّحو التّوليديّ، مختلفٌ جدًّا عن

عِلْمِ النَّفْسِ التّجريبيّ الذي قُدِّمَ لنا لِأَمَدِ طويل، سَواءٌ لَدَى (سكنر Skinner) أو (بياجيه Piaget). وقد أُبعِدْنا كثيرًا عن حاصِلِ الذّكاءِ والإيمانِ الأعمى بِالاختبارات.

ن. ت.: يَميلُ كثيرونَ إلى التّفكيرِ في عِلْمِ النَّفْسِ بِلُغةِ اختباراتِه ومناهجِه التّجريبيّة، لكنّه لا ينبغي أن يُحدَّد التّخصّصُ مِن خِلالِ إجراءاته، ينبغي أن تُحدِّدَه، في المقامِ الأوّل، غايةُ بَحْثِه، والإجراءاتُ التّجريبيّةُ أو التّحليليّةُ، ينبغي أن تُبتكرَ لِإلقاءِ الضّوءِ عَلَى هذه الغاية، ويَمتازُ عِلْمُ النَّفْسِ السّلوكيُّ، مثلًا، بِتَقْنياتِه التّجريبيّة، لكنّه لم يُحدِّد بدقةٍ غايتَه مِن البحث، فيما أحْسَبُ، وهكذا فإنّ لَديهِ أدواتٍ جيّدةً جدًّا... لكنْ ليسَ لَديهِ الكثيرُ الكثيرُ الذي يدرسُه بِهذه الأدوات.

م. ر.: بهذا النّقد للسّلوكيّة Behaviorism ، بدأتَ عملك الفلسفي.

وفي مَقالِكَ النقديِّ عن سكنر، الذي ظهرَ في مجلّة Language عامَ ١٩٥٩م، رفضتَ المُبرّراتِ العِلْميّةَ لِلمناهج التّجريبيّة، التي تنشأ عن تَقُويةِ استجابةِ المُنبّة و «الإشراط الفَعّال Operant تنشأ عن تَقُويةِ استجابةِ المُنبّة و «الإشراط الفَعّال Conditioning (\*)، المُستعمليْنِ في دِراسةِ السّلوكِ الحيوانيّ. ويُلْحَظُ، مثلًا، أنّ سكنر يجعَلُ مِن المُهمّ أن نسألَ عددًا مِمّن يخضعونَ لِلتّجربةِ: ماذا تُثيرُ لديهم لَوحةٌ زَيتيّةٌ مِن المدرسةِ الفَلَمنكيّة يَخضعونَ لِلتّجربةِ: ماذا تُثيرُ لديهم لَوحةٌ زَيتيّةٌ مِن المدرسةِ الفَلَمنكيّة سيَحكُمُ عليها سكنر بأنّها «جيّدةٌ» فهي:

«تثيرُ عندي ذِكْرَى هولندا». ومهما يكُنْ، فإنّك قد أشَرْتَ إلى أنّه في مقدورِ المرءِ أن يُجيبَ: «أشعُرُ بِأنّ اللّوحةَ مُعلَّقةٌ أسفلَ كثيرًا»، أو: «أرى أنّ اللّوحةَ تَتعارضُ ووَرَقَ الجدرانِ المُزهَّر». وكتبتَ تقولُ: إنّ هذه التّجاربَ بسيطةٌ وفارغةٌ.

<sup>\*-</sup> يعني الإشراطُ عمليّةَ رَبْطِ مُثيرٍ أو مُنبّهٍ stimulus باستجابةٍ response لم يكُنْ بينَها وبينَ ذلك المُثيرِ صِلةٌ في الأصل، وذلك عن طريقِ التّداعي [المترجم عن الموردِ الأكبر لِلبعلَبكي].

ن. ت.: عَلَيّ أن أضيفَ أنّ انتقاداتٍ مُماثِلةً تمامًا صدرَتْ عن (ولفغانغ كوهلر Wolfgang Köhler) وعُلَماءِ نَفْسٍ آخَرِينَ مِن مدرسةِ الجشتالت قبلَ عِدّة أعوام، وإن يكُنْ بتأثيرٍ ضئيل. ولا ينبغي أن ننسَى، كما أسلَفْتُ منذُ قليل، أنّ كثيرًا مِن التّجارِبِ التي طُوّرَتْ تُظهرُ قَدْرًا كبيرًا مِن الأناقة والبراعة. ولا مِراءَ في أنّ المرءَ ينبغي أن يُحافِظَ عَلَى الحُنْكةِ التّجريبيّةِ لِعِلْم النَّفْسِ السُّلوكيّ، لكنِ ابتغاءَ استعمالِه عقليًا. الشّيءُ نفسُه في ميدانِ الفيزياء: رُبّما تكونُ هناك تَقْنياتٌ تجريبيّةٌ أكثرُ بَراعةً مِن تلك التي ابتدعها الفيزيائيّونَ لِلإجابةِ عن مَسائلَ مُثيرة، لكنّها ليسَتْ وثيقةَ الصّلة بِمَسائلَ ذاتِ أهمّيّةٍ عِلْميّة. وسيكونُ هُراءً عندَئذِ أن نُحدِّدَ الفيزياءَ بِعِباراتِ هذه التّقانةِ وصلتِها القويّةِ المُحتمَلة بِالمسائل المُهمّة.

وعَلَى هذا النّحو أيضًا، ليس لِلتّجارِبِ «السّيكولوجيّة» أهمّيّةُ، إلّا حِينَ يمكنُ أن تُطوَّر فيما يمكنُ أن تُطوَّر فيما يتّصِلُ بهَدَفٍ مُهمّ لِلدّرس.

م. ر.: هل هناك عُلَماءُ نَفْسٍ كثيرونَ يعملونَ في الاتّجاهِ الذي حدَّدتَه منذُ قليل ، مِمّن يهتمّونَ في الوقتِ نفسِه بالنّظامِ اللّغويّ وبِمبادئ اكتسابِه ؟

ن. ت: نَفَرُ محدودٌ في هذا البلد. في فرنسا عندَكِ (جاك مهلر Jacques Mehler) في المَقامِ الأوّل، وهو يَصيرُ حَقْلًا مُهمَّا، وآمَلُ أن أبقَى عَلَى صِلةٍ وثيقة به.

م. ر.: ولكنْ، هل يُستفادُ مِن عِلْمِ اللّغةِ النَّفْسيِّ التّجريبيِّ دائمًا في التّحقُّقِ مِن فَرضِيّاتِ اللّغويّينَ فحَسْبُ، أم هل تَعُدُّه أنتَ ميدانًا له أهدافُه الخاصّة ؟

ن. ت : عَلَى غِرارِ ما ذكَرْتُ قبلُ ، ثَمَّةَ مبدئيًّا تفاعلُ بينَ دِراسةِ بِنْيةِ اللَّغة (ذلك الشَّطر مِن عِلْمِ النَّفس الذي يُدعَى «عِلْمَ اللَّغة Linguistics»)، وعِلْم

اللّغةِ النّفْسِيّ التّجريبيّ Experimental Psycholinguistics الفرضيّاتِ كثيرًا بِنَماذِجِ الإدراكِ والإنتاج، أنا شخصيًّا مُهتمٌّ بِإمكانيّةِ اختبارِ الفَرضيّاتِ اللّغويّة، وإنَّ بعض المَسائلِ لا يمكنُ أن تُحلَّ اعتمادًا عَلَى المناهج العاديّةِ في عِلْمِ اللّغةِ وَحْدَها، خُدِي مَثلًا: دِراسةَ العمَليّاتِ المُزامِنة، مُحدِّداتِ الذّاكِرة، التّفاعلاتِ بينَ الأنظمة الإدراكيّة، زِيدي عَلَى ذلك أنّ الدَّرْسَ النّظريَّ في النّحو، وأنواعَ المعلوماتِ التي يستعمِلُها عُلماءُ اللّغة، غيرُ كافيةٍ حقًّا لِحَلِّ بعضِ الإشكاليّاتِ اللّغويّة، ويستطيعُ عِلْمُ اللّغةِ أن يأمَلَ بِتَشْخيصِ صِنْفِ القواعدِ المُمكِنة، أي يُحدِّد الخاصّيّاتِ التّجريديّةَ التي ينبغي أن تُلبِّي حاجاتِ كُلِّ لُغة. الخاصيّاتِ التّجريديّةَ التي ينبغي أن تُلبِّي حاجاتِ كُلِّ لُغة. ومِثْلُ ذلك أيضًا دِراسةُ لُغةٍ خاصّةٍ تستطيعُ في أحسَنِ الأحوالِ أن تُحدِّد الخاصيّاتِ التّجريديّةَ تحاقية مختلفة، فنَظَريّةُ المجموعاتِ، الخاصيّاتِ التّجريديّةَ وبن خِلالِ أنظِمةٍ تحقيقيّةٍ مختلفة، فنَظَريّةُ المجموعاتِ، يمكنُ أن تُحقَّقَ بِنظامِ العدد، أو بِدَورانِ الأشياء، وعَلَى نحوٍ مُماثِل، يمكنُ الْ تُحقَّق بِنظامِ العدد، أو بِدَورانِ الأشياء، وعَلَى نحوٍ مُماثِل، يمكنُ النّغومةَ الشّكليّة عندَ اللّغويّينَ أن تُعابِلَ أنظِمةً حقيقيّةً مختلفة...

م. ر.: ومِثْلَما هي الحالُ في عِلْمِ العَروض، عندَ موريس هالي، يمكنُ التّمثيلَ التّجريديَّ نفسه - XXXXXX، مثَلًا - أن يُقابِلَ ستّةَ أَحْرُفٍ صائتةِ لدى الشّاعر، وسِتَّ زَهَراتٍ لدى البُستانيِّ، أو سِتَّ خُطُواتٍ لدى الرّاقص...

ن. ت.: أمّا حِينَ يكونُ اللّغويُّ مهتمًّا بِالطّبيعةِ الحقيقيّةِ لِلْكائناتِ البشَريّة وهو ما أفترضُه أنا - فإنّه سَيبحَثُ عن اكتشافِ النّظامِ الذي يمكنُ تطبيقُه حقيقةً. إنّ مُعطَياتِ عِلْمِ اللّغة ليسَتْ ثَرِيّةً إلى الحدّ الذي يكفي لِلإجابةِ عن هذه الأسئلة السّاحِرةِ أبعدَ مِن نقطةٍ مُعيّنة، ومِن ثَمّ، عَلَى اللّغويِّ أن يَرجُو تبصّرًا أبعدَ مِن دِراسةِ نَماذجِ العمَلِ والبِنَى العَصَبيّة.

م. ر.: إنّ النّموذجَ اللّغويَّ، هو نَموذجٌ لِما يُصطَلَحُ عَلَى تَسْمِيتِه بِ «الكِفاية وَلَا النّموذجَ العَمَلِ أو نماذجَ الأداء. هذا التقابلُ، الكِفايةُ – الأداءُ، قُرِّرَ بوضوحٍ أوّلًا في حُدودِ الأداء. هذا التقابلُ، الكِفايةُ – الأداءُ، قُرِّرَ بوضوحٍ أوّلًا في حُدودِ الأداء. هذا التقابلُ، الكِفايةُ اللّغويّةَ بأنّها تلك المعرفةُ التي يَختزِنُها مُتكلِّمُ لُغةٍ ما بِحَيثُ إنّها، متى تعلّمها وامتلكها، تسمَحُ له عَفْويًّا بِأن يَفهمَ وأن يُنتِجَ عددًا غيرَ محدودٍ مِن الجُمَل الجديدة. والنّحوُ التوليديُّ الواضِحةُ والنّحوُ التوليديُّ Performance تدخلُ المُقترَحةُ لِتفسيرِ تلك الكِفايةِ. وفي الأداء Performance تتدخلُ أجهزةٌ إدراكيّةٌ أُخرُ، إضافةً إلى الكِفاية (الذّاكرة، إلخ).

وفي كتابِكَ «اللّغة والعقل Language and Mind»، تُشيرُ إلى أَنّ فُروعًا أُخَرَ لِعِلْمِ النَّفْس - تُعالجُ التّخيّلَ، والذّاكرةَ، وهَلُمّ جَرَّا - ينبغي أن تُحدِّد مفهومًا لِلْكِفايةِ مُساوِيًا، في سَبيلِ أن تصيرَ عِلْميّةً. وجَليٌّ الآنَ أنّ جَمْهرةَ عُلَماءِ النَّفْسِ يعارضونَ تمامًا ذلك المفهومَ.

ن. ت.: أرى أنّ عددًا كبيرًا مِن عُلَماءِ النَّفْسِ لديهم تحديدٌ غريب لِتخصّصهم. تحديدٌ مُدمِّرٌ، وقاتِلٌ. هَدَفُ مَيِّتٌ. فهم يريدونَ أن يَقصُروا أنفسَهم عَلَى دِراسةِ الأداءِ فحَسْبُ، السَّلوك، معَ أنّه مِن الهُراءِ، كما أسلَفْتُ، أن ننشئ تخصّصًا يدرُسُ الطّريقة التي يُكتسَبُ بِها نظامٌ أو يُستعمَلُ، لكنّه يرفُضُ بَحْثَ طَبيعةِ هذا النظام. وأرى أنّه ابتغاءَ تأسيسِ عِلْمِ نَفْسِ جيّد، عَلَى المَرْءِ أن يبدأ بِتَحْديدِ الحَقْلِ الإدراكيّ – التّخيّل، مثلًا – أي الحقل الذي يمكنُ أن يُدْرَسَ بِوَصْفِه نِظامًا، أو عُضْوًا عقليًّا متكاملًا تقريبًا. وما إن يُحدَّد ذلك النظامُ، حتّى يكونَ في مُستطاعِ المرءِ أن يُحدِّد طبيعتَه، وأن يَبحثَ النّظريّاتِ المتعلّقة بِبِنْيتِه، وإلى المَدَى الذي يمكنُ فيه لِمِثْلِ هذه النّظريّةِ أن تُصاغَ، يكونُ ممكنًا أن نسألَ: علَى أيً الناسِ يُكتسَبُ النّظامُ، وما المُماثِلاتُ فيه لِلنّحو العامّ، وما مبادئُه المُفترَضةُ أساسٍ يُكتسَبُ النّظامُ، وما المُماثِلاتُ فيه لِلنّحو العامّ، وما مبادئُه المُفترَضةُ أساسٍ يُكتسَبُ النّظامُ، وما المُماثِلاتُ فيه لِلنّحو العامّ، وما مبادئُه المُفترَضةُ أساسٍ يُكتسَبُ النّظامُ، وما المُماثِلاتُ فيه لِلنّحو العامّ، وما مبادئُه المُفترَضةُ أساسٍ يُكتسَبُ النّظامُ، وما المُماثِلاتُ فيه لِلنّحو العامّ، وما مبادئُه المُفترَضة

حيويًّا؟. وعَلَى نحوٍ مُماثِل، تَقتضي دِراسةُ الأداءِ فَهْمًا لِطبيعةِ النّظامِ الإدراكيِّ الذي يُعَدُّ لِلتّطبيق، وحِينَ يكونُ لدينا مُستوًى ما مِن الفَهْمِ النّظَريّ لِنظامِ إدراكيًّ ما، رُبّما نأمَلُ بِأن ندرُسَ عَلَى نحوٍ مُثْمِرٍ كيفيّةَ استعمالِ النّظام، وكيفيّةَ دُخولِه في تَفاعُلِ معَ أنظِمةٍ إدراكيّة أُخَر. إنَّ شيئًا مِن هذا القبيلِ هو ما ينبغي أن يكونَ نموذجًا لِعِلْمِ النّفس، فيما أحْسَبُ. وطبيعيُّ أنّ هذا تَبْسيطُ مُسْرِف. وليس في مقدورِ المرءِ أن يَسُنَّ «أمرَ الاكتشاف». لكنّ هذا النّموذجَ يبدو لي صحيحًا في جوهره.

م. ر.: ذلك هو المنهَجُ الذي ظَلِلتَ تنتهجُه في عِلْمِ اللّغة. فقد عَيَّنْتَ النّظامَ: الكِفايةَ – واقترَحْتَ نظريّةً ، هي نَظريّةُ «النّحوِ التّوليديّ» النّحوُ العامُّ Universal grammar ، هو مجموعةٌ مِن الفَرضِيّاتِ تتّصِلُ بِاكتسابِ النّظامِ ، وهَلُمّ جَرَّا الكنّ مِثْلَ هذا ليس السّبيلَ العاديّةَ لِعِلْم النّفس .

ن. ت.: لا، لِأنّه حتّى وقتٍ متأخّرٍ تمامًا، حاولَ عُلَماءُ النّفْسِ تخطّي المَراحلِ السّابقة؛ وحِينَ انطلقوا مباشرةً إلى المَراحلِ السّاحقةِ كانوا عاجزينَ عن الإنجازِ قَدْرَ ما استطاعوا، لِأنّكِ لا تستطيعينَ أن تَدْرُسي اكتسابَ لُغةٍ أو استعمالَها عَلَى نحوٍ واضح مِن دُونِ أن يكونَ لديكِ فِكْرةٌ ما عن هذه اللّغةِ التي تتكسّبُ أو تُستعملُ، وإن كان كُلُّ ما تعرفينَه عن لُغةٍ ما أنّها تتألّفُ مِن كلماتٍ، أو إن كان لديكِ نَظَريّةٌ مِن الطِّرازِ السّوسيريّ تقولُ لك: (ههنا سِلْسِلةٌ مِن الإشارات، لكِلُّ مِنها صوتٌ ومعنىً»، فإنّ ذلك يَحُدُّ كثيرًا نَمَطَ نَموذجِ العملِ الذي يمكنُ أن تبحثيهِ، عليكِ أن تستعملي نَماذجَ أداءٍ تُنتجُ سَلاسِلَ مِن الكلمِ المرصوفة، مِن دُونِ بِنْيةٍ عالية، لا يمكنُكِ أن تعملي إلّا بِنَماذجِ الاكتساب، التي تكتسِبُ نِظامًا مِن المَههوماتِ والأصوات، وبِعَلاقاتٍ بينَ هذه الأنظِمة، وسيكونُ ذلك عِلْمَ نَفْسٍ مَن المُعْهوماتِ والأصوات، وبِعَلاقاتٍ بينَ هذه الأنظِمة، وسيكونُ ذلك عِلْمَ نَفْسٍ مَن المَا يُولِيَّا، يَرسُمُ حُدودَه تصوّرُ اللّغةِ، الذي كان نقطةَ الانطلاقِ، والشّيءُ نفسُه يَظلُّ وصيحًا، عَلَى الجُمْلة.

وكثيرًا ما يقولُ عُلَماءُ النَّفْسِ إنَّهم لا يَفترضونَ مُقدَّمًا نَموذجًا لِلْكِفايةِ، أي نَظَريّةً لِلّغة، غيرَ أنّ ذلك غيرُ صحيح؛ فليسَ في مَقْدورِهم فِعْلُ شَيءٍ مِن دُونِ أن يكونَ لديهم تَصوّرٌ لِطبيعةِ اللّغة، وفي الحَدِّ الأدنى يَفترِضُ كُلُّ عالِم نَفْسٍ مُقدَّمًا أنّ اللّغةَ نِظامٌ لِلكلمات: أي نَموذجٌ لِلْكِفايةِ، نموذجٌ سَيِّعٌ جدًّا لِلْكِفاية، لكنّه يَظلُّ نَموذجًا، وإن هم شاؤوا إحداث عِلْم نَفْسٍ أفضَلَ، فإنّ عليهم أن يختاروا نَموذجَ كِفايةٍ أفضَلَ.

لِماذا يَكرَهُ كثيرٌ مِن عُلَماءِ النَّفْسِ دِراسةَ نَماذجِ كِفايةٍ أَغنَى وأكثرَ تجريدًا ؟ - وكذا كثيرٌ مِن اللَّغويين وأن أردتِ الحَقَّ ، يُخيَّلُ إلَيَّ أَنَّ ذلك راجعٌ إلى أنهم ما يَزالونَ تحتَ تأثيرِ المَذاهِبِ التّجريبيّة التي تُقصَر عَلَى نَماذج كِفايةٍ أوّليّةٍ تمامًا وتُؤكِّدُ هذه المذاهِبُ أنّ التّعلُّمَ كُلَّه ، بِما فيهِ اكتسابُ اللّغة ، يَبدأُ بِتَجْميعِ مُفرداتٍ خاصّةٍ وبِتَنْميةِ التّداعيات ، وتعميمٍ مُوازٍ لِحَجْمٍ مُنبّهٍ ما ، وتجريدِ خاصّيّاتٍ مُحدَّدةٍ مِن مُركَّبِ الخاصّيات ، وإذا كانتِ الحالُ كذلك ، فإنّ نَماذجَ الكِفايةِ لِيسَتْ بِذاتِ شأنِ ، حَيثُ يمكنُ تَجاهلُها .

م. ر.: حِينَ يُنظُرُ إلى نِظامِ الإشاراتِ عند سُوسِّير بهذه الطّريقة، ويُتصوَّرُ بِوَصْفِه مخزونًا يُودَعُ شيئًا فشيئًا في الذّاكِرةِ، يكونُ مُماثِلًا تمامًا للنّموذَجِ التّجريبيّ الذي لا قِيمةَ له. أَتعرِفُ تجاربَ (غريغوري للنّموذَجِ التّجريبيّ الذي لا قيمةَ له. أَتعرِفُ تجاربَ (غريغوري Gregory) – تُثْبِتُ تلك التّجاربُ أنّ الرّؤيةَ تنشأ عن تفاعُلِ بينَ جِهازٍ خِلْقي وتَجْرِبة.

ن. ت: غريغوري أحَدُ أولئك الذين يُحاولونَ إنشاءَ نَموذج كِفايةٍ للرَّؤية. ذلك عَمَلُ مُثير، وتبدو مُعالَجةُ هذه المسائلِ طريقةً مَنْطِقيّة، والظَّاهرُ أنَّ القِشْرةَ البصَريّةَ لدى الثَّدْييّاتِ تُحدِّدُها نِسْبيًّا نِهايةٌ مِن اللَّاتَحدُّد، هناك، مثلًا، خَلايا في القِشْرةِ البصَريّةِ مُصمَّمةٌ لِإدراكِ خُطوطٍ في زاويةٍ مُحدَّدة، وأُخرَ في زاويةٍ أُخرى؛

أُمَّا نُموُّ هذه المُدرِكاتِ، كثافتُها خاصَّةً، أو توجيهُها الدَّقيقُ داخلَ نِطاقٍ مُحدَّدٍ مُقدَّمًا مِن التّوجيهِ المُحتمَل، هذا كُلُّه يَعتمِدُ عَلَى المُحيطِ البصَريّ، فيما يبدو.

### م. ر.: الرَّؤيةُ إِذَنْ تركيبٌ، مثل النَّحو؟

ن. ت .: يبدو أنّ البِنْيةَ العامّةَ لِلْجِهازِ البصَرِيّ ثابتةٌ ، أمّا الإدراكُ المُفصَّلُ الدّقيقُ فيظلُّ مفتوحًا . إذ يمكنُ مثَلًا افتراضُ أنّه يَستحيلُ علَينا إيجادُ تنسيقٍ دقيقٍ بينَ عينَيْنِ اثنتَيْنِ مِن جِهةِ المُورِّثات . ويبدو أنّ تَجْرِبةَ الرّؤيةِ لا بدّ مِنها لِحَلِّ هذه المُشكِلةِ الهندسيّة عَلَى نحو دقيق ، معَ أنّ الرّؤيةَ بالعينَيْن تُحدِّدُها المُورِّثات .

ويمكنُ القولُ ، عَلَى الجُمْلةِ ، إنّ عِلْمَ نَفْسٍ جادًا سيكونُ مهتمًا أوّلًا بِميادينَ تمتازُ بها الكائناتُ البشَريّة ، حَيثُ تكونُ قُدُراتُها فيها استثنائيّة . واللّغةُ إحْدَى هذه الحالاتِ ، حَيثُ يكونُ المرءُ واثقًا مِن أن يَجِدَ بِنَى غنيّة لِلدّراسة . ونَجِدُ في ميدانِ الإدراكِ البصَريِّ ، مثلًا ، أنّ إحدى القُدُراتِ الاستثنائيّةِ جدًّا ، إنّما هي تحديدُ الوجوه . كيفَ يستطيعُ المرءُ ، بعدَ رؤيةِ وَجْهِ مِن زاويةٍ مُعيَّنة ، أن يُميزُه مِن زاويةٍ مُعيَّنة ، أن يُميزُه مِن زاويةٍ أخرى ؟ – يتضمّنُ ذلك تَحْويلًا هندسيًّا جديرًا بِالمُلاحظة . ولكي تُميزي بينَ وجهيْنِ! لن يكونَ مُهمّةً سَهْلةً أن تُصمّمي أداةً لِتُجارِيَ الأداءَ الإنسانيَّ في هذه النّواحي . ومِن الجائزِ أنّ نظريّة إدراكِ الوجْهِ تُماثِلُ النّحوَ التّوليديَّ . ومِثلَما يحدُثُ في اللّغةِ تمامًا ، إن أنتِ افترَضْتِ أنّ ثُمّةَ بِنَى أساسيّةً وبِنَى مُتحوِّلةً ، أمكنَ عندَئذٍ أن يتخيّل المرءُ نموذجًا يمكنُ أن يُولِّد الوجوة البشريّة الممكنة ، والتّحويلاتِ التي سيبدو كُلُّ وَجْهٍ مُماثِلًا لها مِن الزّوايا كُلّها . ولا رَيْبَ في سيبدو كُلُّ وَجْهٍ مُماثِلًا لها مِن الزّوايا كُلّها . ولا رَيْبَ في أنّ النّظَريّاتِ الشَّريّاتِ اللّغة ستكونُ مختلفةً كثيرًا عن نَظَريّاتِ اللّغة . . .

م. ر.: ... لأنّنا ننتقلُ مِن سِلْسِلةٍ طويلة إلى كُتْلة.

ن. ت: هناك أيضًا كتابٌ مُثيرٌ جدًّا صدرَ حَديثًا حولَ جِهازِ الإدراك عندَ الأطفال. وخِلالَ الأعوامِ القليلةِ الماضية استُنبِطَتِ المناهجُ التّجريبيّة، مِمّا يأذَنُ

لِلمَرْءِ بأن يُجْرِيَ عَمَلَه عَلَى صغارِ الأطفال، حتى الذين عمرُهم عِدّةُ أيّام، أو عِدّةُ أسابيع، وأن يُحدِّد بعض المظاهرِ لأجهزتهم الإدراكيّة، مِمّا يجري بوضوح قَبَلَ التّجربةِ المناسبة، وقد أُعلِنَ مَثَلًا أنّ الأطفالَ يُميِّزونَ الفئاتِ الصّوتيّة P، e التّجربةِ المناسبة، وقد أُعلِنَ مَثَلًا أنّ الأطفالَ يُميِّزونَ الفئاتِ الصّوتيّةِ فاصِلٌ ولا ، التي تُشكّلُ صوتيًّا سِلْسِلةً متّصلةً متصلةً لتقسيمِ السِّلْسِلةِ الصّوتيّةِ المتّصِلةِ بينَ هذه الفئات، وليس ثَمّةَ ضَرورةٌ فيزيائيّةٌ لِتقسيمِ السِّلْسِلةِ الصّوتيّةِ المتّصِلةِ بِهذه الطّريقة، أمّا مِن حَيثُ الإدراكُ، فإنّها لا تُشكّلُ سِلْسِلةً متّصِلة، والمُنبّةُ الخاصُّ المُوازي لِهذا البُعْدِ سيُدرَك بِوَصْفِه P أو T أو K، ويبدو أنّ الأطفالَ يقومونَ بِهذا التّمييزِ بينَ الفئاتِ، مِمّا يُشيرُ إلى أنّه ينبغي أن يَعْكِسَ جزءًا مِن النّظامِ الإدراكيِّ البشَرِيِّ لا يُتعلّمُ، بل هو قُدرةٌ فِطْريّةٌ ربّما ترتبطُ نَوعيًّا باللّغةِ، معَ انّ هذا يمكنُ أن يناقَشَ.

وهناك عمَلُ آخَرُ حولَ انعكاساتِ المفاجأة؛ ومِن ذلك مثلًا: أنّكِ إِن قَدَّمْتِ اللّي طفلِ صَغيرٍ دائرةً صغيرةً تنداحُ فتغدُو دائرةً كبيرة، فسيرتاعُ الطّفلُ. أمّا إِن قَدَّمْتِ له دائرةً يتضاءلُ اتساعُها، فلن يكونَ ثَمّةَ استجابةُ خوف. لم تُقرَّرْ هذه النتائجُ رَسْميًّا، لكنّني غيرُ متأكّدٍ مِن أنّها قد نُشِرَتْ فيما مضَى أو كم هي ثابتةُ. وإذا ما كانَتْ صحيحةً، فإنّها تُوحي بوجودِ آليّةٍ ما، فِطْريّةٍ في الحقيقة، لإدراكِ شَيْءٍ مُقدَّم، وليس لِهذا الفِعْلِ المُنعكِسِ الآنَ أيُّ عَمَل:

فالصّغيرُ يستطيعُ أن يتحرّكَ بعيدًا في أيّةِ صُورة وسَيُركَّبُ ذلك الفِعْلُ المُنعكِسُ في الجِهازِ الإدراكيِّ البشَريّ، وابتغاءَ إيجادِ تفسيرٍ وظيفيّ له، رُبّما يكونُ عَلَى المرءِ أن يرجعَ ملايينَ السّنينَ ، لِيظفرَ بِتفسيرِ تطوّريّ.

م. ر.: هل يستطيعُ الأطفالُ أن يَرُوا حِينَ يكونونَ ذلك الصّغيرَ؟

ن. ت.: حتى وقتٍ متأخّرٍ، لم يكن معروفًا إلى أيِّ مدًى يستطيعُ الصِّغارُ
 أن يَرَوا. ليس في يَدِ الإنسانِ أيَّةُ وسيلةٍ لِلتَّحقُّقِ مِن ذلك. والظَّاهرُ أنَّ ثَمَّةَ إدراكًا

بَصَرِيًّا مُعَقَّدًا حَقًّا قبلَ أن يستطيعَ الصَّغيرُ الحركةَ. في كُلِّ الأحوالِ، في وقتٍ مُبكِّرٍ جدًّا! وقد يكونُ في مقدورِ المرءِ أيضًا دِراسةُ القُدُراتِ اللَّغويَّة - وكذا العَجْزُ والحُبْسةُ، وهَلُمَّ جَرًّا - بِطَرائقَ مُماثلة.

وهناك جُزءٌ صغيرٌ مِن دِراسةٍ مُثيرةٍ حولَ فِعْلِ الأعصابِ في اللّغة؛ ومِن ذلك مثلًا إعْمالُ الجانِبَيْنِ Lateralization أو وظائفُ نِصْفَي كُرةِ الدّماغ اللّغةُ في الحالِ العاديّةِ وَظيفةٌ لِنِصْفِ كُرةِ الدّماغ الأيسَرِ قَبْلَ كُلِّ شَيء، ويَهدِفُ العَمَلُ الذي نحنُ بِصَدَدِه إلى إيضاحِ الوظائفِ الخاصّةِ لِنِصْفَي كُرةِ الدّماغ وقد أعْلَنَ (بيفر Bever) عن دِراسةٍ تقترحُ أنّ التّحليلَ الموسيقيَّ يُنفِّذُه الجانبُ الأيسَرُ مِن الدّماغ ، الذي يَهتمُّ بِالعمَليّةِ التّحليليّة ، في حِينَ أنّ الجانبَ الأيمنَ المُوسيقيَّ مِن الدّماغ ، الذي يَهتمُّ بِالعمَليّةِ التّحليليّة ، في حِينَ أنّ الجانبَ الأيمنَ يلتزمُ نوعًا مِن التّقديرِ الحِسيّ وسيكونُ ذلك مُثيرًا إن قُيِّضَ له أن يكونَ صَحيحًا . معَ أنّ ظاهرةَ lateralization لا تَحدُثُ بينَ البشرِ وَحْدَهم ، هي عندَ البشرِ مُوسَّعةٌ جدًّا .

هذه الخطوطُ المختلفةُ في البحثِ يَدعَمُ بعضُها بعضًا. وفي الأعوامِ المُقْبِلةِ رُبّما تُشكِّلُ أحدَ أقسام العِلْم الأكثرِ إثارةً.

م. ر.: لا تذكرُ عِلْمَ الاجتماع. ومهما يكُنْ، فإنّ عِلْمَ اللّغةِ الاجتماعيَّ يبدو مقبولًا عَلَى نطاقٍ واسع. ويَنشُدُ هذا النّوعُ مِن الدَّرْسِ النّظرَ إلى حقائقِ اللّغة بِوَصْفِها حقائقَ تُنتجُها الفئاتُ الاجتماعيّة. وأتذكّرُ هنا خاصّةً دِراسةَ (لابوف Labov)(۱) عن إنجليزيّةِ الغيت shetto

١- وِلْيَمْ لابوف، اللّغةُ في قَلْبِ المَدينة Language in the Inner City - دِراساتٌ في العامّيّةِ الإنجليزيّة عندَ السّود (فيلادلفيا: مطبعة جامعة بنسلفانيا، ١٩٧٢م)؛ وكذا «دِراسةٌ في الإنجليزيّة غيرِ القِياسيّة (أربانا، إلينوي: مطبعة جامعة إلينوي، ١٩٧٥م).

<sup>\*-</sup> حَيٌّ في مدينةٍ معزولٌ عن سائرٍ أحيائها، يقيمُ فيه أفرادُ إحدى الأقلّيات [المترجم].

غيرِ الفَصيحة. وأرى أنَّ ذلك عِلْمُ لُغةٍ أيضًا.

ن. ت.: إنّ دِراسة لَهَجاتٍ متنوّعة تقع لا محالة في صَميم عِلْم اللّغة. لكنّي لا أَرَى وَجْهًا تختلِفُ فيه دِراسة لَهَجاتِ الغَيْت عن دِراسة لَهَجاتِ العَيْت عن دِراسة لَهَجاتِ المتحدِّثينَ المُدرَّبينَ في الجامعة، مِن وِجْهة نَظَرٍ لُغويّة صِرْفة. وكثيرًا ما يكونُ الشّيءُ نفسُه عَلَى المستوى النّظَريّ. والحَقُّ أنّ هناك مَن يزعُمُ أحيانًا وجود بعضِ النّظَريّاتِ بِشَأْنِ دِراسةِ اللّغةِ في المجتمع، وربّما يكونُ الأمرُ كذلك، لكنّني لم أرَ حتى الآنَ مِثْلَ هذه النّظَريّات، أو أيَّ وَصْفٍ خاصِّ لِلمبادئ التي تتضمّنُها، وما أُعِدَّ حولَ هذه المسائلِ مِن مُقترَحاتٍ نَظَريّةٍ نَزْرٌ يَسيرٌ، فيما أعلَمُ.

صَحيحٌ حقًّا أنَّه ليس ثَمَّةَ شَخصٌ يَتكلَّمُ لُغةً مُحدَّدةً جيّدًا. وأنَّ فِكْرةَ اللُّغةِ نفسِها عَلَى مستوًى عالٍ جدًّا مِن التّجريد، والصّحيحُ أنّ كُلَّ شَخص يستعمِلُ عددًا مِن الأنظِمة اللّغويّةِ في التّكلُّم. كيفَ يستطيعُ المرءُ أن يَصِفَ مزيجًا كهذا؟ – وقد تَقدَّمَ اللَّغويُّونَ عَلَى الجُمْلةِ، وعَلَى نحوِ مُناسِب تمامًا، في لُغةِ اعتمادِ المِثال أو الأمثلة Idealization: يَقولونَ دَعْنا نَتَبنَّ فِكْرةَ الجماعةِ اللَّغويّة المُتجانسة. وحتَّى إن هم لم يعترفوا بِذلك، فإنَّ ذلك ما يفعَلُونَه. فاعتمادُ لُغةٍ مِثاليَّة هو الأداةُ الوَحيدةُ لِلتّقدّم في الميدانِ العقليّ، فيما يبدو لي. فأنتِ تَدرُسِينَ أنظمةً مِثاليّةً، وتستطيعينَ بعدَئذٍ أن تسألي نفسَكِ: في أيّةِ طريقةٍ تُمثَّلُ هذه الأنظِمةُ المِثاليّةُ وتَتفاعَلُ في الأشخاصِ الحقيقيّينَ؟. وقد يَصِلُ عِلْمُ اللّغةِ الاجتماعيُّ إلى نوع مِن المبدَأ فيما يتَّصِلُ بِتنوّع هذه الأنظِمةِ، معَ أنّني لا أُعرِفُ نتائجَ لِهذا النّوع. وقد اقتُرحَ أَنَّ النَّظامَ اللَّغويَّ لِشَخْصِ، لا يَكمُّنُ في تَفاعُل الأنظِمةِ المِثاليَّة، بل في نظامٍ مُفْرَدٍ له هامِشٌ مِن التّنوّع. وإن كان الأمرُ كذلك، فإنّه غيرُ مُثيرِ عندَئذ. وأنا مُوافِقٌ عَلَى ما تقولينَ: ذلك جُزءٌ مِن عِلْم لِلَّغةِ يقتربُ بِعمَليَّةِ «أَمْثَلةِ Idealization» عِلْمِ اللَّغةِ العاديِّ خُطْوةً إضافيَّةً نحوَ تعقيدِ الواقع، حَقًّا. م. ر.: أَحْسَبُ أَنّه مُهمٌّ جدًّا بِالنّسبةِ إلى (لابوف Labov) أَن يُعْلِنَ أَنّ لُغةَ الغَيت لها نَحْوُها الخاصُّ بِها، وهو نَحْوُ لا يُحدَّدُ بِوَصْفِه مجموعةً مِن الأخطاء أو المُخالَفاتِ للإنجليزيّة الفَصيحة.

ن. ت.: ... ولكنْ، مَن في مَقْدُورِه أَن يَشكَّ في ذلك؟ – ليس ثَمَّةَ لُغُويٌ قادرٌ في أيَّةِ حالٍ عَلَى أَن يَشكَّ في ذلك.

م. ر.: حَقًّا، لِأَنَّ اللَّغوييّنَ يَعلمونَ أَنَّ هذا مبدأٌ لغويُّ. أمّا (لابوف Labov) فيُخاطِبُ أساسًا المُعلِّمينَ والمُدرِّسينَ الذين لا يُدرِكونَ، عَلَى الجُمْلةِ، مشروعيّةَ اللّغةِ المنطوقة، وكذا مَن في أيديهم المُهمّةُ الإديولوجيّةُ في غُرْس الشّعور لدى أولئك الذين لا يتكلّمونَ اللّهجةَ الفُصحى.

ن. ت.: هو يفعَلُ شيئًا مُفيدًا جدًّا عَلَى مستوى المُمارَسةِ النّقافيّة، في مُحاوَلةِ مُقاومةِ إجحافاتِ المجتمع، عَلَى الجُمْلةِ – وذلك عَمَلٌ ممتاز. أمّا عَلَى المستوى اللّغويّ، فإنّ هذه المسألةَ بَيّنةٌ وعاديّةٌ. وإنسانُ العَصْرِ الحَجَريِّ يتكلّمُ لئعةً شَبيهةً بِلُغتِنا، بِحَسَبِ ما وَصَلَ إليه عِلْمُنا حتّى الآنَ. وجَلِيٌّ أنّ لُغةَ الغَيْنات لئعةً شَبيهةً بِلُغتِنا، بِحَسَبِ ما وَصَلَ إليه عِلْمُنا حتّى الآنَ. وجَلِيٌّ أنّ لُغةَ الغَيْنات ghettos لها نظامُ لُغةِ الضّواحي نفسُه، وأنّ دِراسةَ الإنجليزيّةِ السّوداء، مِن وجهةِ نَظَرٍ لُغويّة، عَلَى نَفْسِ مُستوى دِراسة اللّغةِ الكُوريّةِ أو دِراسةِ اللّغاتِ الهنديّة الأمريكيّة، أو دِراسةِ الاختلافِ بينَ إنجليزيّةِ كيمبردج إنجلترا، وكيمبردج على ماسوشوستس. وذلك عملٌ نافع جدًّا، أمّا ما يُزعجُني، فهو الادّعاءاتُ النظريّةُ. ماسوشوستس. وذلك عملٌ نافع جدًّا، أمّا ما يُزعجُني، فهو الاتعاءاتُ النظريّةُ ومنفِيًّ جيّدٌ، لكنّه لا يتبنّى الحُنْكةَ في عِلْمِ اللّغةِ لِتثبيتِ النتيجةِ المُهمّةِ اجتماعيًّا. ويُوصَلُ إلى الهدَفِ الإديولوجيِّ نفسِه مِن خِلالِ عملِ (تيودور روزنجارتن عِصَلُ (الى الهدَفِ الإديولوجيِّ نفسِه مِن خِلالِ عملِ (تيودور موزنجارتن موسيرةٌ ذاتيّةٌ لِ (نيت شو Theodore Rosengarten) في كتابِه كُلّها، وكان قاصًّا مفطورًا الذي هو سِيرةٌ ذاتيّةٌ لِ (نيت شو Nate Shaw)، نَقَلَ روزنجارتن قِصَة زنجيً طاعِنِ في السِّنّ، كان أمّيًا وقد أُوتيَ تَذخُرًا مُدْهِشًا لِحياتِه كُلِّها. وكان قاصًّا مفطورًا طاعِنٍ في السِّنّ، كان أمّيًا وقد أُوتيَ تَذخُرًا مُدْهِشًا لِحياتِه كُلُها. وكان قاصًا مفطورًا

عَلَى القَصِّ، أمَّا حياتُه الحافِلةُ بِالصِّراعات الاجتماعيّة التّاريخيّة، فقد كانَتْ خَلَّابةً. وكثيرًا ما يقولُ روزنجارتن، وهو يَنقُلُ القِصّة المحكيّةَ لِهذا الشّيخ، الشّيءَ نفسَه الذي تنسبينه إلى لابوف: هذا الإنسانُ هو أيضًا كائنٌ بَشَريٌّ، كائنٌ بَشَريٌّ كان حقًّا غيرَ عاديٍّ البتّة.

وقد يَنشَأُ بعضُ اللَّبسِ عن أَحَدِ تصريحاتي، التي كانَتْ قد أثارَتْ جَدَلًا أكثرَ مِمّا كُنْتُ قد توقّعتُ: تَكلَّمتُ عَلَى ضَرورةِ التّفكيرِ بِجَماعةٍ لُغويّة متجانسة...

م. ر.: ... بِوَصْفِه أَمْثَلَةً لا مَحيدَ عنها في العمَلِ العِلْميّ. وهي أَمْثَلَةٌ لا تعني، كما كتبتَ تقولُ، أنّ الواقعَ مُتجانِسٌ، لكنّ أَمْثَلَةً كهذه ضَروريّةٌ، والحقُّ، آليّةٌ حتّى حِينَ يَدرُسُ المرءُ لُغةَ الغيتات.

ن. ت.: هذا طبيعيُّ. ولِلَّهَجاتِ جميعًا. وأرى أنّ هذه هي الطّريقةُ العقلانيّةُ لِمُعالَجةِ دِراسةِ التّغيّراتِ اللَّهْجيّة: ما نزالُ نَتكلّمُ دائمًا عَلَى أنظِمةٍ اعتُمِدَتْ فيها الأَمْثَلةُ. ومِثْلُ هذه الأنظِمةِ فَحَسْبُ تتمتّعُ بِخاصِّيّاتٍ مُثيرة. أمّا تَجْميعاتُ الأنظِمةِ فقلَّما كان لها خاصيّاتٌ مُثيرة. دَعِينا نأخُذْ مِثالاً: معَ أنّ صديقي موريس هالي كان طِفلاً صغيرًا، تَكلّمَ خَمْسَ لُغات. وحِينَ تُؤخَذُ هذه اللّغاتُ الخَمْسُ معًا لا تكونُ لها خاصّيّاتٌ مُثيرة. أمّا فُرادَى، فإنّ لها مِثْلَ هذه الخاصّيّات. وعَلَى هذا النّحو، إذا ما تكلّمَ إنسانٌ مجموعةً مِن اللّهَجاتِ فستكتشفينَ لَبْسًا كبيرًا فحَسْبُ إن لم تفصِلي بين العناصِرِ التي تُركّبُ مِنها هذه المجموعة.

م. ر.: يبدو لي مُهمَّا، معَ ذلك، أن نُواجِهَ عمَلَ لابوف التَقدَّميَّ بِمَوقِفٍ في عِلْمِ اللّغةِ النّفسيّ لِشَخْصٍ مِن قَبيلِ (بيرنشتاين Bernstein)(١)، الذي يَدعَمُ ويسوِّغُ التّمييزَ الاجتماعيّ.

۱ – انظُر باسيل بيرنشتاين ، Langages et classes sociaux (باريس: إديشن دي مينويت ، ١٩٧٥م).

ن. ت.: رُبّما يكونُ عمَلُ بيرنشتاين رَجْعيًّا حقًّا في مضموناتِهِ، وربّما لا يكادُ يَستحِقُّ المُناقَشةَ بِوَصْفِه نَموذجًا لِلدّراسةِ العقلانيّةِ لِلّغة. وقد كُنتُ أعتقِدُ أنّه لم يَعُدْ ضَروريًّا أن نقولَ إنّ اللّغةَ المَحْكِيّةَ في غَيت مدينةٍ مِن المُدُنِ هي لُغةٌ حقيقيّة. لكنّه رُبّما لا تكونُ تلك هي الحالُ. ويبدو أنّ بعض المُربيّنَ، والأشخاصِ الآخرينَ، ينظرونَ بِجِدّيّةٍ إلى فَرْضِيّةِ التّحدّياتِ الصّارِمةِ لِلْكِفايةِ بينَ أطفالِ (الطّبَقاتِ الدّنيا). أمّا وجودُ تَخصُّصٍ يُدْعَى «عِلْمَ اللّغةِ الاجتماعيَّ»، فيَظُلُّ أمرًا عندى.

### م. ر.: وعَلَى نحوٍ أكثر تعميمًا، ماذا يعني لديكَ عِلْمُ الاجتماعِ اليومَ؟

ن. ت: أُكرِّرُ القولَ إنَّ أيَّ تَخصَّصِ دِراسيٍّ يُحدَّدُ بِلُغةِ هَدَفِه ونتائجِه. وعِلْمُ الاجتماع هو دِراسةُ المجتمع، أمَّا بِالنَّسبةِ إلى نتائجِه، فيبدو أنَّ ثَمَّةَ أشياءَ قليلةً في مقدورِ المرءِ أن يقولَها بِشَأنِ ذلك، وعَلَى الأقلِّ عَلَى مستوى عامِّ تمامًا. يَجِدُ المرءُ مُلاحَظاتٍ، وحُدوسًا، وانطباعاتٍ، ورُبّما بعض التّعميماتِ المشروعة. وكُلُّها قَيِّمةٌ جدًّا، مِن دُونِ رَيْب، ولكنْ ليس عَلَى مستوى المبادئ التّحليليّة. ولَدَى النَّقدِ الأدبيِّ أيضًا أشياءُ يقولُها، لكنَّه لا يمتلكُ المبادئَ التَّحليليَّةَ. وطَبيعيٌّ أنَّه منذُ عَهْدِ الإغريق القُدَماء، كان النَّاسُ يحاولونَ إيجادَ الأُسُس العامَّةِ التي يُقيمونَ فوقَها صَرْحَ النّقدِ الأدبيّ، لكنّني، معَ بُعْدِي عن الأهليّةِ في هذا الميدان، أُعيشُ تحتَ وَطْأَةِ انطباع أنَّه لا أَحَدَ نَجَحَ حتَّى الآنَ في تَثْبيتِ هذه المبادئ. وهم كثيرونَ جدًّا مِثْلَما هي الحالُ في العُلوم الإنسانيّةِ الأُخرى. وليس ذلك انتقاصًا، إِنَّه تَمْبِيزٌ ، يبدو لي صَحيحًا. وأَفترِضُ أنَّ عِلْمَ اللَّغةِ الاجتماعيَّ Sociolinguistics فَرْغٌ دِراسيٌّ يُحاولُ تطبيقَ مبادئ عِلْم الاجتماع في الدَّرْسِ اللَّغويّ؛ لكنّني أَشُكُّ في أنَّه يَستطيعُ أن يُفيدَ شيئًا ضئيلًا مِن عِلْم الاجتماع، وأستغرِبُ ترجيحَ أن يُضيفَ الشّيءَ الكثيرَ إليه.

م. ر.: عَلَى الجُمْلة، يَربِطُ المرءُ فئةً اجتماعيّةً بِمَنظومةٍ مِن الأشكالِ اللّغويّة في طريقة فَذّةٍ مِن ناحيتَيْنِ bi-unique تقريبًا.

ن. ت.: وتستطيعينَ أيضًا أن تَجْمعي فَراشاتٍ وتُجري عِدّةَ مُلاحَظات. وإذا ما كُنتِ تُحبّينَ الفَراشَ فهذا أحسَنُ؛ لكنّ عمَلًا كهذا لا ينبغي أن يَتّخذَ لَبُوسَ البَحْث، الذي يَهتمُّ بِاكتشافِ مبادئ تفسيريّةٍ لها بعضُ العُمْق، وهو يُخفِقُ إن لم يفعَلْ كذلك.

م. ر.: يتّهمُ بعضُ عُلَماءِ الاجتماعِ عِلْمَ اللّغةِ بِالمُشارَكةِ في إجازةِ اللّغةِ السّائدة، خاصّةً بِسَببِ مفهومِ «الكِفاية»، الذي كثيرًا ما يَلتبِسُ بِالمَهارةِ في مُعالَجةِ اللّغة، لكنّهم، قَبَلَ كُلِّ شيء، يَنالونَ مِن عِلْمِ اللّغةِ لاعتمادِه الأمثَلةَ، الأمْرُ الذي ينأى به عن الواقع الاجتماعيّ.

ن. ت: الاعتراضُ عَلَى الأَمْثَلةِ اعتراضٌ عَلَى العقلانيّة حقًّا؛ وليس هو إلّا الإصرارَ عَلَى ألّا يكونَ لدينا عمَلٌ عقليٌّ مُهِمّ. وإنّ الظّاهِراتِ التي تُعقَّدُ إلى الدّرَجةِ التي تجعَلُها خَليقةً بِالدّرسِ تَستلزِمُ، عَلَى الجُمْلةِ، تَفاعُلَ أنظمةٍ مختلفة. الدّرَجةِ التي تجعَلُها خَليقةً بِالدّرسِ تَستلزِمُ، عَلَى الجُمْلةِ، تَفاعُلَ أنظمةٍ مختلفة. ومِن هنا، عليكِ أن تستجلصي هَدَفًا ما لِلدّراسة، عليكِ أن تستبعدي تلك العوامل الضّعيفة الصّلة بِالموضوع، عَلَى الأقلّ إن أردتِ أن تُجْري بحثًا ذا شأن. وفي العُلومِ الطّبيعيّة، لا يُناقَشُ هذا البتّة؛ فهو أمرٌ جَليٌّ في ذاتِه، أمّا في العُلومِ الإنسانيّةِ فيظلُّ النّاسُ يَتساءلونَ عنه، وذلك يُؤسَفُ له، وإنّكِ حِينَ تَعمَلينَ في إطارٍ مِن المِثاليّةِ رُبّما تُهمِلينَ شيئًا مُهمًّا جدًّا. ذلك احتمالُ لِلتّحقُّقِ العقلانيّ كان إطارٍ مِن المِثاليّةِ رُبّما تُهمِلينَ شيئًا مُهمًّا جدًّا. ذلك احتمالُ لِلتّحقُّقِ العقلانيّ كان يُفهَم دائمًا. ولا ينبغي للمرءِ أن يَضيقَ به كثيرًا، عَلَى المرءِ أن يُواجِهَ هذه المُشكلة ويُحاولَ مُعالجتَها، وأن يُكيِّفَ نفسَه وَفْقًا لها. ولا مَحيدَ عن ذلك البتّة.

ليس هناك مَعاييرُ واضحةٌ تقوِّمُ الأَمْثَلَةَ الصَّحيحةَ ، خلا مِعْيارِ الحُصولِ عَلَى نتائجَ مُهمّة. فإن حصَلْتِ عَلَى نتائجَ جيّدةٍ ، فلدَيكِ عندَئذٍ مُبرِّرٌ لِلاعتقادِ بِأنَّكِ غيرُ

بعيدة عن أَمْثَلة جيّدة، إن أنتِ ظَفِرْتِ بِنتائجَ جيّدة بِتَغْييرِ وِجْهةِ نظَركِ، فإنّكِ تكونينَ عندَئذٍ قد حَسَّنْتِ أَمْثَلَتُكِ، هناك تَفاعلٌ دائمٌ بينَ تَحْديدِ ميدانِ البحث واكتشافِ المبادئ المُهمّة – أمّا رَفْضُ الأَمْثَلةِ فعمَلٌ صِبْيانيّ، وإنّه مُستغرَبٌ جدًّا أن تسمَعي مِثْلَ هذا الانتقاصِ مِن جانِبِ اليَسار، إذ يُقدِّمُ الاقتصادُ السّياسيُّ الماركسيُّ مِثالًا رائعًا ومألوفًا، بِمِثاليّتِه وتَجْريداتِه البعيدةِ المَدى.

م. ر.: أَلا يحاولُ عُلَماءُ الاجتماعِ التزامَ المناهج التي يَستعملونَها في الوقتِ الرّاهن، استِباراتِهم، إحصائيّاتِهم، وغيرَ ذلك، مِمّا يَحتلُّ مكانَ المُمارَسةِ العِلْميّة ؟

ن. ت: نقولُ مرّةً أُخرى، إنّ هذا النَّموذجَ مِن التّناوُلِ بِما هو كذلك ليس جيّدًا ولا سَيّئًا. ونَعودُ إلى الاختلافِ بينَ التّاريخِ الطّبيعيّ والعِلْمِ الطّبيعيّ. في التَّاريخ الطّبيعيّ، كُلُّ ما تقومينَ به حَسَنٌ. فإن شِئْتِ أن تجمعي الحِجارة، يَكُنْ في مَقدورِكِ أَن تُصنّفيها تَبَعًا لِأَلوانِها، لِمظاهرِها، وهَلُمَّ جَرًّا. لِكُلِّ شيءٍ قِيمةٌ مُكافئة ؛ لِأَنَّكِ لا تبحثينَ عن المبادئ. فأنتِ تَشْغَلينَ نفسَكِ ، ولا أَحَدَ يستطيعُ الاعتراضَ عَلَى ذلك. أمَّا في العُلومِ الطَّبيعيّةِ، فالأمرُ مختلفٌ تمامًا. ذلك أنَّ مَبْعَثَ البَحْثِ هناك اكتشافُ بِنْيةٍ واضِحةٍ ومبادئَ تفسيريّةٍ. في العُلوم الطّبيعيّةِ، ليس لِلْحَقائقِ أهمّيّةٌ في ذاتِها، بل عَلَى قَدْرِ ما لَها مِن تأثيرٍ في المبادئ التّفسيريّةِ والبِنَى الخَفيّةِ التي لها أهمّيّةٌ عقليّةٌ فحَسْبُ. وأحسَبُ أنّ هذه المُناقَشةَ كلُّها تَؤولُ إلى خَلْطٍ بينَ معنيَيْنِ لِكلمةِ مُثير Interesting فبعضُ الأشياءِ تكونُ مُثيرةً في نفسِها، مِثالُ ذلك: الفِعْلُ الإنسانيّ. فحِينَ يعالِجُ رِوائيٌّ أفعالًا إنسانيّةً يكونُ ذلك مُثيرًا interesting؛ طَيَرانُ عُصْفور، زَهْرةٌ، ذلك كُلُّه مُثير. وبِهذا المعنَى يكونُ التَّاريخُ الطَّبيعيُّ وعِلْمُ الاجتماع الوَصْفِيُّ مُثيرَيْنِ؛ كالرِّوايةِ تمامًا. إذ يُعالِجُ كِلاهما ظاهراتٍ مُثيرةً ، ويَعْرِضانِها لِرؤيتنا ، وقد يُعطِيانِ تَبصُّرًا فيها ، عَلَى نحوِ ما .

لكنْ ثَمَّةَ معنى آخَرُ لِكلمةِ interesting، في الفيزياءِ، مَثَلًا. أمّا الظّاهرةُ نفسُها فليس لها إثارةٌ لدى الفيزيائيّ، والحَقُّ أنّ الفيزيائيّين تُثيرُهم، عَلَى الجُمْلةِ، عَلَى الجُمْلةِ، عَلَى الأقلِ في المرحَلةِ الحاضرة، الظّاهرةُ «الغَريبةُ exotic» التي ليس لها فِعْلًا إثارةٌ في نفسِها، بِالمعنى الأوّلِ لِكلمة interesting. إنّ ما يَحدُثُ في ظُروفِ تَجْرِبةٍ عِلْميّة، ليس له أهمّيّةٌ في ذاتِه، وتكمُنُ إثارتُه في عَلاقتِه بِأيّةِ مبادئ نظريّةٍ تكونُ في خَطر، والعِلْمُ الطّبيعيُّ، مِن حَيثُ هو مختلفٌ عن التّاريخ الطّبيعيّ، لا يَعتمُ بِالظّاهِراتِ في أنفُسِها، بل بِالمبادئ والتّفسيراتِ التي لها تأثيرٌ ما فيها، وليس هناك صَوابٌ أو خَطأٌ في اختيارِ واحِدٍ مِن هذه التّحديداتِ لِكلمةِ interesting الإنسانيّة، وليس صَوابًا أن يُثارَ بِالمُسرِّعاتِ الجُسَيميّةِ عِلْمِ الاجتماعِ أن تُؤسَّسَ عَلَى مَرْجٍ وليس مَعنَى آخَرَ، مرتبطٍ بِالنّفعيّة مثلًا)، فليس خَطأً أن يُثارَ بِالأفعالِ الإنسانيّة، وليس صَوابًا أن يُثارَ بِالمُسرِّعاتِ الجُسَيميّةِ عِلْمِ الاجتماعِ أن تُؤسَّسَ عَلَى مَرْجٍ وليس مَعنَى الكلمة.

وتَجِدينَ في دِراسةِ اللّغةِ أيضًا ظاهراتٍ غَريبةً وفي الإنجليزيّةِ ليس في مقدورِكِ أن تقولي: John seems to the men to like each other مقدورِكِ أن تقولي: John يبدو لِكِلا الرّجُليْنِ كالآخرينَ لا شيءَ خاطئٌ في المعنى المُراد؛ وليس الأمرُ إلّا أنّ هذه الجُمْلة لا تعبّرُ عنه وليس لِذلك ، عَلَى ما هو عليه ، أيّةُ إثارةٍ ؛ ولا أحَدَ يقولُه البتّة ، وتلك هي المسألةُ كلُّها لكنّه يَحدُثُ أن تكونَ لِلظّاهرةِ إثارةٌ عقليّةٌ ؛ لِأنّها مرتبطةٌ بِمبادئ مُهمّةٍ في النّظريّةِ اللّغويّة .

النّصَبُ في العُلومِ الإنسانيّةِ أنّه يَسْهُلُ عَلَى المُمارِسينَ أن يَجِدوا أنفسَهم في مواقِفَ يَصِفونَ فيها ظاهراتٍ قليلةَ الإثارة، وليس لديهم شَيءٌ مُثيرٌ يقولونَه عن موضوعهم، ذلك هو الأَسْوَأُ؛ التّقديمُ، وقولي أيضًا، التّحليلاتِ الإحصائيّةَ في موضوعاتٍ لا إثارةَ لها... ولا شَكَّ في أنّ عِلْمَ الإناسةِ «الأنثروبولوجي» وعِلْمَ موضوعاتٍ لا إثارةَ لها... ولا شَكَّ في أنّ عِلْمَ الإناسةِ «الأنثروبولوجي» وعِلْمَ

الاجتماع كثيرًا ما يُحقِّقانِ نتائجَ مُثيرةً جدًّا، خُذِي عَمَلَ زَميلي (كينيث هيل (لاجتماع كثيرًا ما يُحقِّقانِ نتائجَ مُثيرةً جدًّا، خُذِي عَمَلَ زَميلي (كينيث هيل (Kenneth Hale) مَثَلًا، إذ كان قد دَرَسَ «الثّراءَ الثّقافيّ» لِلثّقافاتِ واللّغاتِ المحكليّةِ في أُستراليا، ويُمكنُ أن يُوصَفَ هؤلاء النّاسُ بِأنّهم بينَ الشّعوبِ الأكثرِ «بِدائيّةً» في العالَم، عَلَى الأقلِّ مِن وِجْهةِ نَظَرِ التّقانة، لكنّهم طَوّروا أنظِمةً عقليّةً مُعقّدةً عَلَى نحو غريب، ولُعبًا لُغويّةً لا تُضاهى...

م. ر.: أَتذكّرُ قِراءةَ دِراستِه لِلُعْبةِ في الطّباقاتِ antonyms، حَيثُ يكونُ عَلَى كُلِّ مُتكلِّم أن يُحِلَّ كلماتٍ مَحَلَّ أضدادِها، وَفْقَ قواعدَ مُعيّنة...

ن. ت.: نعم، فذلك أحَدُ الأمثِلة، وما ينشأ عن عمَله مُثيرٌ جدًّا، ولا رَيْبَ في ذلك، ولا يمكنُ أن تكونَ هذه الألعابُ قد اختُرِعَتْ لِتَزْجيةِ الفَراغ فحسْبُ: فهي تُلبّي حاجاتٍ عقليّةً أساسيّة، وقد كان مُقترَحًا أيضًا أنّ تكثيرَ أَنظِمةِ القَرابةِ فهي تُلبّي حاجاتٍ عقليّةً أساسيّة، والمُعقّدةِ عَلَى نحوٍ غريب، رُبّما لا يكونُ له systems of kinship المُركّبةِ والمُعقّدةِ عَلَى نحوٍ غريب، رُبّما لا يكونُ له تفسيرٌ بلُغةِ الوظيفةِ الاجتماعيّة...

م. ر.: ولِهذا، فإنّه مُعارِضٌ لِلْوَظيفيّةِ Functionalism عندَ لِيفي شتروس، التي تَربطُ نِظامَ القَرابةِ بِالتّغيّر...

ن. ت.: رُبّما تُلبّي أنظِمةُ القرابةِ هذه حاجةً عقليّة، وقد تكونُ نوعَ الرّياضيّاتِ الذي يمكنُ أن تُوجِديه إن لم يَكُنْ لديكِ رياضيّاتُ شَكْليّة، اخترعَ الإغريقُ نظريّةَ العدَد، ويَخترعُ آخرونَ أَنظِمةَ القرابة، ويروي (هيل Hale) وآخرونَ عن رُواةٍ informants موهوبينَ جدًّا في أَنظِمةِ القرابة، مِثْلَما يمكنُ أن يكونَ الرّياضيّونَ موهوبينَ، وتنتمي هذه الاكتشافاتُ إلى عِلْمِ الإناسة، وطبيعيُّ أن يتتميّ إلى عِلْمِ النّفسِ أيضًا، وهي تُبيّنُ كيف تُبدعُ كائناتُ بشَريّةٌ ثَراءً ثقافيًّا تحتَ ظُرُوفِ الجَدْبِ المادّيّ، وعَلَى قَدْرِ ما تكونُ هذه الألعابُ اللّغويّةُ مُهمّةً، يُقالُ إنّ الأطفالَ لا يجدونَ صُعوبةً البتّةَ في تَعلَّمِها، وهي تبدو مُرتبطةً بِطُقوسِ البلوغ. الأطفالَ لا يجدونَ صُعوبةً البتّةَ في تَعلَّمِها، وهي تبدو مُرتبطةً بِطُقوسِ البلوغ.

وكُلُّها غَريبٌ جدًّا وسِحْرِيّ.

م. ر.: هذه الاكتشافاتُ «مُثيرةٌ interesting» جدًّا في معنَيي الكلمةِ كِلَيهما. ويَلوحُ لي أنَّ حَقائقَ اللَّغةِ تُقدِّمُ أيضًا هاتَيْنِ الطَّريقتَيْنِ في «الإثارة».

ن. ت.: نعم. خُذِي نَحْوًا تقليديًّا مُقْنِعًا: فهو يُقدِّمُ الظَّاهراتِ التي تتمتّعُ بإثارةٍ «إنسانيّة»؛ الأفعال الشّاذّة، مَثَلًا. الأفعالُ الشّاذّةُ، ذلك يُسلِّي. لكنّ النّحْوَ التّقليديَّ لا يُقيمُ وَزْنًا لِما يُسمِّيهِ بعضُ النّحويّينَ التّوليديّينَ «حالةَ الفاعِلِ المُحدَّد» (\*)، لِأَنّ الظّاهراتِ التي تستبعدُها هذه الحالةُ ليس لها «إثارةٌ إنسانيّة».

فالجُمْلةُ التي ذكرتُها قبلُ مثلًا الفاعِلِ المُحدَّد. لكنّني أَشُكُ في مسألةِ أنّ أيَّ each other تستبعدُها حالةُ الفاعِلِ المُحدَّد. لكنّني أَشُكُ في مسألةِ أنّ أيَّ نحوٍ تقليديٍّ، حتى النّحوُ الأكثرُ عُمومًا، سيضطربُ في مُلاحَظةِ أنّ مِثْلَ هذه الجُمَل ينبغي أن يُستبعَد. وذلك مشروعٌ تمامًا، عَلَى قَدْرِ ما يُهتمُّ بِالقواعدِ التّقليديّةِ في الإنجليزيّة؛ وتَحتكِمُ هذه القواعدُ إلى عَقْلِ القارئ بَدَلًا مِن السّعي بوضوح إلى تمييزِ خصائصِ هذا «العَقْل». وفي مُستطاعِ المرءِ أن يفترضَ أنّ حالةَ الفاعِلِ المُحدَّد تمييزِ خصائصِ هذا «العَقْل». وفي مُستطاعِ المرءِ أن يفترضَ أنّ حالةَ الفاعِلِ المُحدَّد

<sup>\*-</sup> هذه حالةٌ تمنعُ انتزاعَ عنصرِ ينتمي إلى جُمْلةِ مركّبة، أو ربطَه بِعنصُرِ خارجَ هذه العبارة، إن تضمّنتِ العبارةُ المركّبةُ فاعلًا «مُحدّدًا» – وتعني «مُحدّد» ما ينبغي أن يُبيّنَ عَلَى نحو دقيق. فني جُمْلةِ «We expected John to like each other»، مثلًا، لا يمكنُ أن تُربَطَ فني جُمْلةِ وeach other بيحيثُ إنّ الجُمْلةَ لا تعبّرُ عن معنى العبارة Tach of بيحيثُ إنّ الجُمْلةَ لا تعبّرُ عن معنى العبارة المُحدّدِ عبارة عبارة or us expected that John would like the other هذا الرّبطَ لوجودِ الفاعِلِ المُحدّد العبارة المُركّبة «John to like each other»، وتعمَلُ هذا الرّبطَ لوجودِ الفاعِل المتقدّم: John seems to the men to like each في العبارة المُركّبة «John seems to the men to like each عيرُ موجودٍ صوتيًا هنا، لكن «يُفهَمُ» أنّه John انظُرْ بشأنِ مُناقشة هذه المسائل: تشومسكي: تأمّلات في اللّغة Reflections on Language (نيويورك: بانثيون، ۱۹۷۷م)، الفصل الثالث. [المؤلّف].

#### عُلْمُ اللَّغة والعُلُومُ الإنسانيَّةُ }

- أو أيَّ مبدأ آخَرَ يستبعِدُ هذه العبارةَ - هي فِعْلًا مظهَرٌ لِعَقْلِ المتكلَّم، مَظْهَرٌ لِعَقْلِ المتكلَّم، مَظْهَرٌ لِنَحْوِ عامّ؛ ومِن ثَمّ، لا تتطلَّبُ تَعْليمًا واضحًا لِلشَّخصِ الذي يقرَأُ نَحْوًا تقليديًّا.

أمّا عندَ اللّغويِّ، فالعَكْسُ صحيحٌ. إذ يَهتمُّ اللّغويُّ بِما لا تقولُه القواعدُ التّقليديّةُ؛ يهتمُّ بِالمبادئ، أو، عَلَى الأقلّ، ذلك ما ينبغي أن يشغَلَه، فيما أرى.

م. ر.: إنّ رَدَّ الفِعْلِ النّموذجيَّ عَلَى مبدأ الأَمْثَلةِ idealization الذي يواجِهُه المرءُ في العُلومِ الإنسانيَّةِ يبدو مُرتبطًا، إذن، بِحَقيقةِ أنّ النّاسَ لا يُثارونَ بِما هو مشترَكٌ بينَهم، بل...

ن. ت.: ببل بِما يُميِّزُ بينَهم، نعم، والشَّيءُ نفسُه ينبغي أن يَصْدُقَ عَلَى الضَّفادع. إذ لا شَكَّ في أنّها لن تُثارَ بِما يجعَلُها ضفادع ، بل بِما يَجعَلُ كُلَّا مِنها متميِّزًا بينَ أقرانِه: ما إن كان أحَدُها يَقفِزُ إلى مَسافةٍ أبعدَ ، إلخ . كُلُّ شيءٍ يَجعَلُ ضِفْدَعًا مُتميِّزًا بيانَ أقرانِه: الضِّفادع الأُخرى . وتَفترِضُ الضَّفادعُ أنّه طَبيعيُّ تمامًا أن تكونَ ضفادع . لا تَشغَلُها قَضيّةُ «الضِّفْدَعيّة».

م. ر .: بينَ الأمريكيّينَ ، تُستعمَلُ كلمةُ «ضَفادع» لِلدّلالةِ عَلَى الشَّعْبِ الفرنسيّ. ن . ت .: ما قصدتُ ذلك .

## الفَطِّزُ الثَّالِيِّثُ فَلْسَفْةُ اللَّفْةَ

م. ر.: قادَتْكَ اكتشافاتُكَ اللّغويّةُ إلى أن تَحتلَّ مواقعَ في فَلْسَفةِ اللّغة، وفيما يُدْعَى «فَلْسَفةَ المعرفة». وفي كتابِكَ الأخيرِ (تأمّلات في اللّغة (Reflections on Language كُنتَ مُغْرًى بِتَقْريرِ حُدودِ ما يمكنُ معرفتُه بالفِكْر؛ ونتيجةً لِذلك، تَحوَّلتِ التّأمّلاتُ في اللّغةِ فِعْلًا إلى فَلْسَفةِ العِلْم...

ن. ت.: طَبِيعيُّ ألّا تكونَ دِراسةُ اللّغة هي التي تُقرِّرُ ما يمكنُ أن يُعَدَّ طريقًا عِلْميًّا في البحث، بل الحَقُّ أنّ هذه الدِّراسةَ تُقدِّمُ نَموذجًا يمكنُ أن يَرجعَ إليه المرءُ في بَحْثِ المعرفةِ الإنسانيّة.

وفي حالِ اللّغة ، عَلَى المرءِ أن يُبيّنَ كيفَ يُطوِّرُ شَخصٌ مُزوَّدٌ بِمُعطَياتٍ محدودة تمامًا ، نِظامًا لِلْمَعرفة ثَرِيًّا إلى حَدٍّ مُسْرِف . والطّفلُ الذي يُوضَعُ في جَماعة لُغويّة يُزوَّدُ بِمجموعة مِن الجُمَلِ مَحْدودة وناقصة ، وَمُجَزَّأة ، وهَلُمَّ جَرًّا . ومع هذا ، يُفلحُ في أمَدٍ قصيرٍ في «التركيب» وفي وَعْي نَحْو لُغتِه ، وفي تطويرِ معرفة مُعقَّدة جدًّا ، وذلك لا يمكنُ أن يُحصَلُ عليه مِن خِلالِ الاستقراءِ أو التّجريدِ مِمّا تُقدِّمُه التّجربةُ . ونستخلِصُ أنّ المعرفة التي تُوعَى ينبغي أن تُحدَّد بِدِقة مُتناهية مِن خِلالِ خاصّية حَيوية «بيولوجيّة» . وكلَّما واجَهْنا حالًا مُماثِلةً ، حَيثُ تُركَّبُ المعرفة مِن مُعطَياتٍ مُحدَّدة وناقصة عَلَى نحو مُتماثِلٍ ومُتجانِسٍ بينَ الأفرادِ المعرفة مِن مُعطَياتٍ مُحدَّدة وناقصة عَلَى نحو مُتماثِلٍ ومُتجانِسٍ بينَ الأفرادِ المعرفة مِن مُعطَياتٍ مُحدَّدة وناقصة عَلَى نحو مُتماثِلٍ ومُتجانِسٍ بينَ الأفرادِ المعرفة مِن مُعطَياتٍ مُحدَّدة وناقصة عَلَى نحو مُتماثِلٍ ومُتجانِسٍ بينَ الأفرادِ المعرفة مِن مُعطَياتٍ مُحدَّدة وناقصة عَلَى نحو مُتماثِلٍ ومُتجانِسٍ بينَ الأفرادِ المعرفة مِن مُعطَياتٍ مُحدَّدة وناقصة عَلَى نحو مُتماثِلٍ ومُتجانِسٍ بينَ الأفرادِ المعرفة مِن مُعطَياتٍ مُحدَّدة وناقصة عَلَى نحو مُتماثِلٍ ومُتجانِسٍ بينَ الأفرادِ

جميعًا، استطَعْنا أن نَستخلِصَ أنّ مجموعةً مِن القُيودِ الأوّليّةِ، تَقومُ بِفِعْلٍ مُهمّ في تَحْديدِ النّظامِ الإدراكيّ الذي يُركِّبُه العقلُ.

نَجِدُ أَنفُسَنا أَمامَ ما يمكنُ أَن يبدُو مُفارَقةً ، مع أنّها حقًّا ليسَتْ مُفارَقةً البتّة : حَيثُ المعرفةُ الفنيّةُ والمُعقَّدةُ يمكنُ أَن تُركَّبَ بِطَريقةٍ مُتماثِلة ، مِثْلَما هي الحالُ في معرفة اللّغة ، ينبغي أَن تُوجَدَ ثَمّة قُيودٌ ، تَحْديداتٌ تفرضُها موهبةٌ حَيَويّةٌ عَلَى الأنظِمةِ الإدراكيّةِ التي يمكنُ أَن يُطوِّرَها العقلُ . إنّ مَجالَ المعرفةِ التي يمكنُ الحُصولُ عليها ، مُرتبطٌ جَوهريًّا بِحُدودِها .

م. ر.: لو كانَتْ كُلُّ أنواعِ القَواعِدِ النّحويّةِ ممكنةً، لَغَدا اكتسابُ هذه القَواعِدِ مُستحيلًا؛ ولو كانَتْ كُلُّ تركيباتِ «الفُونيمات» ممكنةً، لَما وُجِدَتْ مُستحيلًا؛ ولو كانَتْ كُلُّ تركيباتِ «الفُونيمات» ممكنةً، لَما وُجِدَتْ ثَمَّةَ لُغةُ. ويُظهِرُ الدَّرْسُ اللّغويُّ، خِلافًا لِذلك، إلى أيِّ مَدًى تُحدَّدُ التركيباتُ اللّاحقةُ مِن الكلماتِ و«الفُونيمات»، ذلك أنّ هذه التركيباتِ، لا تُشكِّلُ إلّا منظومةً جُزئيّةً صَغيرةً مِن منظومةِ التركيباتِ التي يمكنُ تَصوُّرُها، وعَلَى عِلْمِ اللّغةِ أن يُوضِحَ القواعِدَ التي تُحدِّدُ هذه التركيباتِ، لكنّه عَلَى أساسِ هذه الحُدود، يَحصُلُ المرءُ عَلَى عَلَى أساسِ هذه الحُدود، يَحصُلُ المرءُ عَلَى عَدَدٍ لا مُتناهٍ مِن أشكالِ اللّغة...

ن. ت.: لو أنّ القُيودَ الحادّةَ عَلَى المعرفةِ التي يمكنُ الحُصولُ علَيها لم تكُنْ موجودة ، لَما كان في مقدورِنا امتلاكُ معرفةٍ واسعةٍ كمعرفة اللّغة . لِسَببِ بَسيطٍ هو أنّه مِن دُونِ هذه التّحديداتِ السّابقةِ نَستطيعُ أن نُركِّبَ عدَدًا هائلًا مِن الأنظِمة المعرفيّةِ المُمكنة ، التي تَنسَجِمُ كُلُّها معَ ما تُقدِّمُه التّجربة وهكذا فإنّ التّحقيق المُتماثِلَ لِنظامٍ معرفيًّ مُحدَّدٍ يَتجاوزُ آفاقَ التّجربةِ سيكونُ مُستحيلًا: فقد نتبنَّى أنظِمةً إدراكيّةً مختلفة ، مِن دُونِ إمكانيّةِ تحديدِ النّظامِ الصّحيح حقًّا بينَ هذه الأنظِمة . وإذا ما توافرَ بينَ أيدينا عدَدٌ كبيرٌ مِن النّظَريّاتِ المُتماثِلةِ في دَرَجةِ الأنظمة . وإذا ما توافرَ بينَ أيدينا عدَدٌ كبيرٌ مِن النّظَريّاتِ المُتماثِلةِ في دَرَجةِ

الاطمئنانِ إليها، فإنّ ذلك يعني فِعْليًّا عَدَمَ امتلاكِنا نَظَريّةً البتّةَ.

هَبِي أَنّنا نَكَتشِفُ ميدانَ العَقْلِ الذي تمتازُ به الكائناتُ البشَريّةُ. إن حَدَثَ أنّ أحَدًا طَوّرَ نَظَريّةً تفسيريّةً عَنيّةً معَ وجودِ تَحْديداتِ الدّليلِ الذي يمكنُ الحصولُ عليه، فإنّه يكونُ مشروعًا أن نَسألَ: ما الإجراءُ العامُّ الذي سَمَحَ بِهذا الانتقالِ مِن التَّجْرِبةِ إلى المعرفة – ما نِظامُ التّقييداتِ الذي جَعَلَ مِثْلَ هذه الوَثْبةِ العقليّةِ أمرًا ممكنًا؟

ورُبّما يُقدِّم تاريخُ العِلْمِ بعض الأمثلةِ الوثيقةِ الصِّلةِ بالموضوع وقد حَدَث أحيانًا أن أُقِيمَتْ نَظَريّاتٌ عِلْميّةٌ غنيّةٌ عَلَى أساسِ حقائقَ مُحدَّدةٍ ، نَظَريّاتٌ كانَتْ واضِحةً لِلآخرين ، ومُؤلَّفةً مِن قضايا مرتبطةٍ عَلَى نحوٍ ما بِطَبيعةِ العَقْلِ البشريّ ونحْنُ ، وقد قُدِّمَتْ إلَينا هذه الحالاتُ ، رُبّما نُحاوِلُ اكتشافَ التقييداتِ الأوّليّةِ التي تُميِّزُ هذه النظريّاتِ ويعودُ بِنا ذلك إلى عَرْضِ السّؤال: ما النّحْوُ العامُّ التي المُقدَّمةِ حَيَويًّا «بَيُولوجيًّا» ؟

هَبِي أَنّنا نَستطيعُ الإجابةَ عن هذا السّؤال - ولَعلَّ ذلك ممكنٌ، مِن حَيثُ المبدَأُ. نَستطيعُ مِن ثَمّ، وقد أُعطيَتِ التّقييداتُ، أن نبحثَ أنواعَ النّظريّاتِ التي يمكنُ الحصولُ عليها مبدَئيًّا. وهذا مُماثِلٌ لِأن نسألَ، في حالِ اللّغة: عَلَى افتراضِ نَظَريّةِ النّحْوِ العامِّ، أيّةُ أنماطٍ مِن اللّغاتِ ممكنةٌ مِن حَيثُ المبدَأ؟

دَعِينا نُشِرْ إلى صِنْفِ النّظَريّاتِ التي تُوفّرُها لنا التّقييداتُ الحَيويّةُ بِأنّها نظريّاتٌ سَهْلةُ المَنالِ accessibile theories. ليس لِزامًا أن يكونَ هذا الصّنْفُ مُتجانِسًا، فرُبّما يكونُ ثَمّةَ دَرَجاتٌ مِن سُهولةِ المَنال مُتعانِسًا، فرُبّما يكونُ ثَمّةَ دَرَجاتٌ مِن سُهولةِ المَنال المَنال عُربّم تكونُ نظريّةُ سُهولةُ مَنالٍ بِالنّسبةِ إلى نَظريّاتٍ أُخرى، إلخ. بِتَعبيرٍ آخر، رُبّما تكونُ نَظريّةُ سُهولةِ المَنال مُركّبةً تقريبًا، فالنّحْوُ العامُّ بِالنّسبةِ إلى إنشاءِ النّظريّةِ، هو إذن نَظريّةٌ

لِلتّركيبِ مِن نَظَريّاتٍ يمكنُ الوصولُ إليها، ولو كان هذا النَّحْوُ العامُّ جزءًا مِن المَوْهِبةِ الحَيَويّةِ لِشخصٍ ما، ثمّ يُعطَى الدّليلَ اللّائقَ، فسيكونُ لدى هذا الشّخصِ، في بعضِ الحالاتِ عَلَى الأقلّ، بعضُ نَظَريّاتٍ مِن الطِّرازِ السَّهْل المَنال، ولا ريبَ في أنّني أُبسِّطُ كثيرًا.

تأمّلي بعدَئذٍ صِنْفَ النّظريّاتِ الحقيقيّةِ عنه، دَعِينا نَقُلْ، بِمجموعةٍ مِن الرّموزِ تَصوّرُ أَنّ مِثْلَ هذا الصّنْفِ يُوجَدُ، ويُعبّرُ عنه، دَعِينا نَقُلْ، بِمجموعةٍ مِن الرّموزِ متيسِّرةٍ لنا، في مقدورِنا أن نسألَ بعدئذ: ما نُقطةُ تَقاطُعِ صِنْفِ النّظَريّاتِ السَّهْلةِ المَنالِ وصِنْفِ النّظريّاتِ الحقيقيّة؛ أي ما النّظريّاتُ التي تنتمي في الوقتِ نفسِه إلى صِنْفِ النّظريّاتِ الحقيقيّة؟ (أو أتنا إلى صِنْفِ النّظريّاتِ الحقيقيّة؛ أي مأ النّظريّاتِ الحقيقيّة؟ (أو أتنا نستطيعُ أن نُثيرَ أسئلةً أكثرَ تعقيدًا حولَ دَرَجةِ سُهولةِ المَنالِ وشهولةِ المَنالِ المنالِ النّسبيّة)، فحيثُ تُوجَدُ نقطةُ التّقاطُعِ هذه، يستطيعُ الكائنُ الإنسانيُّ الحصولَ عَلَى معرفةٍ حقيقيّةٍ معرفةٍ حقيقيّةٍ وَراءُ هذا التّقاطُع.

طَبيعيٌ أنّ هذا يَحصُلُ عَلَى افتراضِ أنّ العقلَ البشَريَّ جزءٌ مِن الطّبيعة، أعني جِهازًا حَيَويًّا كالأجهزةِ الأُخرى، قد يكونُ أكثرَ تعقيدًا وتركيبًا مِن الأجهزةِ الأُخرى، لأنّنا لا نعرفُ عنه معَ ذلك سِوَى أنّه جِهازٌ حَيَويٌ، له مَجالُه الممكنُ وحُدودُه الدّاخليّةُ التي تُحدِّدُها العواملُ نفسُها التي تُعطي مَجالَه، والعقلُ البشَريُّ، عَلَى هذا الرّأي، ليس الأداة الشّاملة التي رأى ديكارت أنّها جِهازٌ حَيَويٌّ مُتميّزٌ نِسْبيًّا.

م. ر.: نعودُ إلى الفِكْرةِ التي تقولُ إنّ النّشاطَ العِلْميّ غيرُ مُمكنٍ إلّا ضِمْنَ الحُدودِ الحَيويّةِ «البيولوجيّة» لِلْكائنِ البشَريّ.

ن. ت: لكنْ لاحِظي عَدَمَ وُجودِ سَببٍ حَيَويٍّ خاصٍّ يُفسِّرُ لِماذا ينبغي أن يُوجَدَ تقاطعٌ كهذا. إنّ القُدْرةَ عَلَى اختراعِ فيزياءَ نَوَويَّةٍ، تُقدِّمُ مُتعضِّياً

organism مِن دُونِ أفضَليّةِ اختيار، ولم تكُنْ عامِلًا في ارتقاءِ الإنسان، ومِن المعقولِ أن نفترضَ هذا. وإنّ القُدْرةَ عَلَى حَلِّ مُعضِلاتِ الجَبْرِ ليسَتْ عامِلًا في التَّكاثُرِ التَّفاضليّ. ليس هناك، بِحَسَبِ عِلْمي، رِوايةٌ موثوقةٌ لِفِكْرةِ أنّ هذه القُدُراتِ الخاصّة مستمرّةٌ عَلَى نحوٍ ما بإمكانيّاتٍ عمَليّة، صِناعة الأدَواتِ وما شابَهَها – مِمّا لا ينفي، طَبْعًا، القولَ بِتطوُّرِ هذه القُدُراتِ الخاصّةِ لِأسبابِ مجهولةٍ بِوَصْفِها مُلازِمةً لِتطوّرِ الدّماغ، الذي يمكنُ أن يكونَ قد خضعَ لِضُغوطٍ انتقائيّة.

ويَجوزُ القولُ عَلَى نحوٍ مِن الأنحاءِ، إنّ وُجودَ التّقاطُع بينَ صِنْفِ النّظَريّاتِ السَّهْلةِ المَنالِ وصِنْفِ النَّظَريَّاتِ الحقيقيَّة، هو نَوعٌ مِن المُعجِزةِ الحَيَويَّة. ويَلوحُ أنَّ هذه المُعجِزةَ حدثَتْ، عَلَى الأقلِّ، في ميدانٍ واحِد، هو الفيزياءُ، والعُلومُ الطّبيعيّةُ التي ربّما يتصوّرُها المرءُ، بِشَيءٍ مِن التَّرخُّص، نَوْعًا مِن «الامتدادِ» لِلْفيزياء: الكيمياءُ الحَيَويّةُ، الأحياءُ الجُزَيئيّة. وقد كان التّقدُّمُ في هذه الميادين سَريعًا جدًّا عَلَى أساس مُعطَياتٍ مُحدَّدة، وفي طريقةٍ مفهومةٍ عندَ الآخَرين. وقد يُواجِهُنا هنا حَدَثٌ فَذُّ في التّاريخ الإنسانيّ: ليس ثَمّةَ ما يَحمِلُ المرءَ عَلَى اعتقادِ أنَّنا كائنٌ حَيٌّ عامَّ. فنَحْنُ، إلى حَدٍّ ما، خاضِعُونَ لِتَقْييداتٍ حَيَويّةٍ بِالنَّسبةِ إلى النَّظَريَّاتِ التي في مقدورنا أن نخترعَها ونفهمَها، ونَحْنُ محظوظونَ في امتلاكِ هذه التَّقْنِياتِ؛ لِأَنَّنَا مِن دُونِ ذلك، لا نستطيعُ أَن نُركِّبَ أَنظِمةً غنيَّةً لِلْمعرفةِ والفَهْم البِّنَّةَ . لكنَّ هذه التّقييداتِ يمكنُ أن تَستبعِدَ ، عَلَى التّمام ، مَيادينَ ، لدينا تَوْقُ شديدٌ إلى أن نعرفَ شيئًا عنها. وذلك سَيِّئٌ جدًّا. قد يكونُ هناك كائنٌ حَيٌّ آخَرُ له عَقْلٌ مُنظُّمٌ تنظيمًا مختلفًا، سيكونُ قادرًا عَلَى ما نَحنُ عاجزونَ عنه. وهذا بوَصْفِه تقريبًا، أوَّلًا، وهو تقريبٌ معقولٌ فيما أحسَبُ، سَبيلٌ إلى التَّفكيرِ في قضيّةٍ اكتساب معرفةٍ واعِية.

ونَمضي خُطوةً أخرى فنقولُ إنّه يمكنُ تَصوّرُ أنّ كائنًا حَيًّا خاصًّا يمكنُ أن

يَتفحّصَ جِهازَه الخاصَّ لِإكتسابِ المعرفة؛ وقد يكونُ مِن ثَمَّ قادرًا عَلَى تحديدِ صِنْفِ النَّظَريّاتِ المفهومةِ الذي يمكنُ الحصولُ عليه، ولا أرى أيَّ تَناقضٍ في ذلك، فالنَّظَريّةُ التي تُولَدُ غامضةً «النَّظَريّةُ العَسيرةُ المَنال»، في المعنى الذي قدَّمْناهُ منذُ قليل، لا يمكنُ، لِذلك، أن تغدوَ مفهومةً أو سَهْلةَ المَنال.

سَتُميَّزُ فِعْلاً وإن حَدَثَ في ميدانٍ فكريٍّ ما أن تغدُو النّظَريّاتُ السّهْلةُ المَنالِ بعيدةً عن النّظريّاتِ الحقيقيّة، فإنّ ذلك سَيِّعٌ جدًّا إذ ذاك تستطيعُ الكائناتُ البشريّةُ، في أحسنِ الأحوالِ، أن تُطوِّر نوعًا مِن التِّقانةِ العقليّة، يتنبّأُ لإسبابٍ يَعِزُّ إيضاحُها بِبعضِ الأشياءِ في هذه الميادين لكنّهم لن يفهموا فَهْمًا صَحيحًا لِماذا تعمَلُ التِّقانةُ لن تكونَ في أيديهم نَظَريّةٌ مفهومةٌ بمعنى أنّ عِلْمًا مُثيرًا يكونُ مفهومًا وستكونُ نظريّاتُهم، معَ إمكانيّةِ أن تكونَ مُثيرةً، غيرَ مُقْنِعةٍ عقليًّا.

وحِينَ نتأمّلُ تاريخَ السَّعْيِ العَقْليِّ لِلْبشَر مِن وِجْهةِ النّظَرِ هذه، نَجِدُ أشياءَ غريبةً، أشياءَ مدهشةً. وفي الرّياضيّاتِ، تَبدُو بعضُ المجالاتِ مُطابِقةً لِقابِليّاتٍ إنسانيّةٍ خارِقةٍ لدى البشَر: نظريّةُ العدَد، الحَدْسُ الخَيْريّ. وقد حَدَّدتْ مُتابَعةُ هذه الحُدوسِ الخَطَّ الأساسيَّ لِلتّقدّمِ في الرّياضيّات، حتّى نهايةِ القرنِ التّاسِعَ عَشَر، على الأقلّ. وعَقْلُنا قادرُ ظاهريًّا عَلَى مُعالَجةِ الخاصِّيّاتِ التّجريديّةِ لِأنظِمةِ العدَد، والهندسةِ التّجريديّة، ورياضيّاتِ السِّلْسِلة المتّصِلة، وليسَتْ هذه هي الحُدودَ النّهائيّة، لكنّه مِن المُمكِنِ أَن نَقتصِرَ عَلَى أَفْرُعِ مُحدَّدةٍ مِن العِلْمِ والرّياضيّات.

ويُمكنُ افتراضُ أَنَّ كُلَّ ما قلتُه تَوَّا سيرفضُه تَجْريبيٌّ مُتشدِّد، وقد يَعُدُّه تافهاً. م. ر.: أي يَرفضُه إنسانٌ يَعتقدُ بِالفَرْضيّةِ التي تذهَبُ إلى أنّ الإنسانَ يَتقدَّمُ

بِفِعْلِ الاستنتاجِ والتّعميمِ في اكتسابِ المعرفة، بَدْءًا مِن عُقولِ «فارغةٍ» أو «جوفاء»، مِن دُونِ تَقْييداتٍ حيويّةٍ استنتاجيّة، وضِمْنَ ذلك الإطارِ، لا تُحدِّدُ بِنْيةُ العقلِ المعرفةَ، أكثرَ مِمّا تُحدِّدُ لَوحةُ شَمَع

### شَكْلَ تَصْميمِ فنّي . . .

ن. ت :: نعم ان لهذه الفَرضِيّاتِ التّجريبيّةِ أَثارةً مِن معقوليّةٍ ظاهريّةٍ ، فيما أحسَبُ ؛ إذ لا يبدو مُمكنًا أن نُفسِّرَ التّطوّرَ الحاصِلَ في الفَهْمِ الفِطْرِيِّ لِلْعالَمِ المادّيّ والاجتماعيّ ، أو العِلْمِ ، بِلُغةِ عمَليّاتِ الاستقراءِ ، والتّعميم ، والتّجريدِ ، وما شابة ذلك . ليس ثَمّة ذلك الطّريقُ المُباشِرُ مِن الحقائقِ التي تُغطَّى إلى النّظَريّاتِ المفهومة .

ويَصْدُقُ الشّيءُ نفسُه عَلَى مَيادينَ أُخَرَ، كالمُوسيقا، مثَلاً. ومهما يكُنْ، فإنّ في مَقْدورِكِ دائمًا أن تَتخيّلي أنظِمةً موسيقيّةً لا تُحصَى، سيبدو مُعظَمُها لِلْأُذُنِ البشريّةِ مُجرَّدَ صَخَب. وهناك أيضًا عواملُ حَيَويّةُ تُحدِّدُ صِنْفَ الأنظِمةِ الموسيقيّةِ المُمكِنةِ عندَ الكائناتِ البشريّة، معَ أنّ الماهِيّةَ الحقيقيّةَ لِهذا الصِّنْفِ، تَظَلُّ مسألةً مفتوحةً، وتُناقشُ الآنَ.

وفي هذه الحالِ أيضًا، لا يبدو التّفسيرُ الوظيفيُّ المباشِرُ أمرًا ميسورًا، وليست القُدرةُ الموسيقيّةُ عامِلًا في إعادةِ الإنتاج، فالموسيقا لا تُحسِّنُ الرّفاهة المادّيّة، ولا تُجيزُ لِلْمرءِ أن يعمَلَ أفضَلَ في المجتمع، إلخ، ويمكنُ القولُ بوضوح تامّ، إنّ الموسيقا تُلبِّي حاجة الإنسانِ إلى تعبيرِ جَماليّ، وإن دَرَسْنا الطبيعة البشريّة عَلَى الوَجْهِ الصّحيح، فقد نَكتشِفُ أنّ أنظِمةً موسيقيّةً مُحدَّدةً هي التي تُلبّي تلك الحاجة، بينَما لا تُلبّي أنظِمةٌ أُخَرُ تلك الحاجة.

م. ر.: بينَ تلك المَيادينِ التي لم يُحقِّقِ التّناولُ العِلْميُّ فيها أيَّ تَقدُّمٍ خِلالَ أَلْفَي عامِ تَضعُ دِراسةَ السُّلوكِ البشَريّ ؟

ن. ت.: السّلوكُ، نعم، حالٌ مِن هذا القَبيل. وُضِعَتِ المسائلُ الأساسيّةُ منذُ فَجْرِ الذّاكرةِ التّاريخيّة: تبدُو مسألةُ تعليلِ السّلوكِ أبسطَ مِن أن تُعرَضَ؛ أمّا فِعْليًا، فإنّه لم يُحقَّقْ تَقدُّمُ نظريٌّ في الإجابةِ عنها. وقد يَصوغُ المرءُ السّؤالَ

الأساسيَّ عَلَى النّحوِ الآتي: تأمَّلي وظيفةً ذاتَ متغيّراتٍ مُحدَّدةٍ كتلك، أُعطِيتْ قِيمَ المتغيّراتِ، ستُعطينا الوظيفةُ السّلوكَ الذي ينشأ تحتَ ظُروفٍ تُحدِّدُها هذه القِيمُ، أو رُبّما بعضَ التّوزّعِ عَلَى ضُروبِ السّلوكِ المُمكنة، لكنّه ليس ثَمّةَ وَظيفةٌ مِن هذا القَبيلِ اقتُرِحَتْ جِدّيًّا، حتّى ابتغاءَ تَقْريبِ محدود، وقد ظلَّتِ المسألةُ مِن دُونِ عَرْض، والحَقُّ أَنّنا لا نَعرِفُ أَيّةَ طريقةٍ معقولةٍ لِتناولِ المُشكِلة، وقد نتحيّلُ أنّ هذا الإخفاق المُتوالي يُعلَّلُ بِمَنْطِقِ أَنّ النّظريّة الحقيقيّة لِلسّلوك وراءَ مُتناولِ إدراكِنا، ومِن ثمّ، ليس في مقدورنا أن نتقدّمَ، ويلوحُ الأمرُ كأنّنا حاولنا أن نُعلّم قرْدًا أن يتذوّق موسيقا باخ، وهذا مَضْيَعةٌ لِلْوقت...

م. ر.: إذ ذاك سَتكونُ مسألةُ السّلوكِ مختلفةً عن مسألةِ النَّحْوِ: فتِلكَ أيضًا لم تُعرَضْ قبلَ تطوّرِ النَّحْوِ التّوليديّ.

ن. ت: لكنّه في هذه الحال، متَى يُعْرَضِ السّوالُ يَعْرِضْ كُلُّ إنسانٍ إباتٍ مُتشابهةً أو مُتماثِلةً وحِينَ تُعرَضُ بعضُ الأسئلةِ يَستحيلُ تَصوّرُ الإجابةِ أحيانًا، وتكثُرُ الإجاباتُ كثرةً بالغةً أحيانًا.

وإنِ اقتُرِحَتْ إجابةٌ، فإنّ أولئك الذين لديهم إدراكٌ كافٍ لِلْمَسألةِ أيضًا سَيَعُدّونَ تلك الإجابة مفهومةً. وكثيرًا ما تكونُ الحالُ أنّه يَصعُبُ حتّى عَرْضُ السّؤالِ بِدِقّةٍ، أو أنّه يُعرَضُ بِالقَدْرِ اللّازِمِ مِن البراعة؛ لكنّه عندَئذٍ قد يُعْرَضُ أحيانًا بِدِقّةٍ، ويَظَلُّ يبدو وراءَ مُتناوَلِ الإدراكِ العقليّ.

ولَعلّ ما يُمكنُ أن يكونَ نَظيرًا لِحالِ اللّغةِ، إدراكُنا لِلْبِنَى الاجتماعيّةِ التي نعيشُ فيها، ونَحنُ نمتلكُ كُلَّ أنواعِ المعرفةِ الضِّمْنيّةِ والمُعقَّدةِ بِشَأْنِ علاقاتِنا بِالآخرين، ورُبّما يكونُ لدينا ضَرْبٌ مِن «النَّحْوِ العامّ» في الصُّورِ المُحتمَلةِ لِلتّفاعُلِ الاجتماعيّ، وإنّ هذا النظام، هو الذي يُساعِدُنا في أن نُنظَم حَدْسِيًّا إدراكاتِنا النّاقصةَ لِلْواقعِ الاجتماعيّ، معَ أنّه لا يَتْبَعُ ذلك لِزامًا أن نكونَ قادرينَ

عَلَى تطويرِ نَظَريّاتٍ واعيةٍ في هذا الميدان، مِن خِلالِ مُمارَسةِ «قُدُراتِنا في تَشْكيلِ العِلْم». وإن نَحنُ نجَحْنا في أن نَجِدَ مكانَنا داخلَ مُجتمَعِنا، فقد يَكونُ ذلك لأِنّ هذه المُجتمَعاتِ تَمتلِكُ البِنْيةَ التي نُهيّاً نَحنُ لأِن نبحثَ عنها. وبِأثارةٍ مِن تَخيُّلٍ، نستطيعُ أن نخترعَ مُجتمَعاً مُصطَنعاً لا أَحَدَ فيه يستطيعُ أن يَجِدَ مكانَه...

# م. ر.: وإذ ذاك تستطيعُ أن تُقارِنَ إخفاقَ اللّغةِ المُصطنَعة بِإخفاقِ المُجتمَعاتِ الطُّوباويّة ؟

ن. ت.: رُبّما، ولا يَستطيعُ المرءُ أن يَتعلّمَ لُغةً مُصطنَعةً مُركّبةً لإنتهاكِ النّحْوِ العامّ، بِالسّهولةِ التي يَتعلّمُ فيها لُغةً طبيعيّةً، ولِنَقُلْ بِبَساطةٍ: بِالانغماسِ فيها، وعَلَى الأكثرِ، يُمكنُ أن يَعُدَّ المرءُ لُغةً كهذه لُعْبةً، لُغْزًا،.. وعَلَى النّحْوِ نفسِه، نستطيعُ أن نتخيّلَ مُجتمَعًا لا يَستطيعُ أحَدٌ فيه أن يبقَى حَيًّا بِوَصْفِه كائنًا اجتماعيًّا، لأنّه لا يَتوافَقُ معَ الإدراكاتِ المُحدَّدةِ حَيَويًّا ومعَ حاجاتِ الاجتماعِ الإنسانيّ، ولإسبابِ تاريخيّة، يُمكنُ أن يكونَ لِلْمُجتمَعاتِ القائمةِ خاصّيّاتٌ مِن هذا القَبيلِ، تقودُ إلى أشكالٍ مختلفةٍ مِن الأمراض.

إِنّ أَيّ عِلْمٍ اجتماعيًّ جِدِّيّ أو أَيّة نَظَريّةٍ لِلتّفسير الاجتماعي، ينبغي أن يُقامَ عَلَى مفهومِ الطّبيعةِ البشَريّة، وإنّ مُنظِّرًا لِلّيبراليّةِ الكلاسيكيّةِ مِثْلَ آدَم سميث، يبدَأ بِتأكيدِ أَنّ الطّبيعة البشَريّة يُحدِّدُها مَيْلُ إلى التّبادُلِ والمُقايَضة، مَيْلُ إلى تَبادُلِ البضائع؛ ويَنسَجِمُ ذلك الافتراضُ تَمامَ الانسجامِ معَ النّظامِ الاجتماعيِّ الذي يدعو إليه، وإن أنتِ سَلَّمتِ بِتلك المُقدِّمة المَنطِقيّة (التي يَعِزُّ تصديقُها)، ثبتَ لَكِ في النّهايةِ أنّ الطّبيعة البشريّة تُطابِقُ مُجتمعًا رأسَماليًّا مُبكِّرًا مِثاليًّا، لا احتكارَ فيه، ولا توجيه اجتماعيًّا لِلإنتاج.

وإن كُنتِ، خِلافًا لِما تَقدَّمَ، تعتقدينَ معَ ماركِس أو الرّومانسيّينَ الفرنسيّينَ الفرنسيّينَ وإلا للهان أنّ التّعاونَ الاجتماعيّ وَحْدَه يَسمَحُ بِنموِّ تامِّ لِلْقُدُراتِ البشريّة، فسيكونُ

لديكِ عندَئذ صُورةٌ مختلفةٌ تمامًا لِمُجتمع مُنتظر. فهنالك دائمًا تَصوُّرٌ ما لِلطَّبيعةِ البَشريّة، ضِمْنيُّ أو علَنيُّ، يُشكّلُ أساسًا لِمبدَأ النّظامِ الاجتماعيِّ أو التّفسيرِ الاجتماعيّ.

م. ر.: إلى أيّةِ دَرَجةٍ تستطيعُ اكتشافاتُكَ في ميدانِ اللّغةِ وتحديداتُكَ لِحُقولِ المعرفة، أن تقودَ إلى ظُهورِ مسائلَ فلسفيّةٍ جديدة؟ – إلى أيّةِ فلسفةٍ تَشعُرُ أنّك أقرَبُ؟

ن. ت.: أمّا بِشَأْنِ المَسائلِ التي كُنّا قد ناقَشْناها تَوَّا، فإنّ الفيلسوفَ الذي أشعُرُ بِأَنّني أقرَبُ إليه والذي أُعيدُ صِياغةَ عباراتِه تقريبًا هو (تشارلز ساندرز بييرس أشعُرُ بِأنّني أقرَبُ إليه والذي أُعيدُ صِياغةَ عباراتِه تقريبًا هو (تشارلز ساندرز بييرس Charles Sanders Pierce). وقد اقترحَ مُخطَّطًا تمهيديًّا مُثيرًا، بَعيدًا جدًّا عن أن يكونَ كامِلًا، لِما سَمّاهُ «الخَطْفَ أو الإبعادَ عن المركزِ الأصليّ abduction».

م. ر.: أحسَبُ أنّ الخَطْفَ شَكْلٌ مِن الاستدلالِ، لا يَعتمِدُ عَلَى مبادئ استنتاجيّةٍ (كالاستنتاج) فحَسْبُ، ولا عَلَى المُلاحَظةِ التّجريبيّةِ وَحْدَها (كالاستقراء). لكنّ ذلك الجانبَ عندَ بييرس غيرُ معروفٍ في فرنسا إلّا عَلَى نحوٍ ضَئيل.

ن. ت.: أو هنا في الولاياتِ المُتّحدةِ أيضًا. وقد ذَهَبَ بييرس إلى أنّه لِكَي يُفسِّرُ المرءُ نُموَّ المعرفةِ ، عليه أن يفترضَ أنّ «عَقْلَ الإنسانِ يَمتلِكُ تكيّفًا طبيعيًّا لِتخيُّلِ نظريّاتٍ صَحيحةٍ مِن بعض الأنواع» ، مبدأً لِ «الخطف» «يَضَعُ قَيدًا عَلَى فَرْضيّةٍ مسموحٍ بها» ، نَوعًا مِن «الغريزةِ» تَتطوّرُ عَبْرَ الارتقاء . كانَتْ فِكُرُ بييرس في «الخطف» غامضةً نِسبيًّا ، وأمّا اقتراحُه أنّ البنية التي تُعطينا إيّاها الحياةُ تقومُ بفي أساسيّ في تَخيُّرِ الفرضيّاتِ العِلْميّة ، فيبدو ذا تأثيرٍ ضئيل جدًّا . وبِحَسَبِ عِلْمي ، ليس هناك تقريبًا مَن حاولَ تطويرَ هذه الفِكر ، معَ أنّ فِكرًا مُماثِلةً قد طُورتُ عَلَى نحوٍ مُستقلِّ في مُناسَباتٍ مختلفة . وقد كان لبييرس تأثيرٌ هائل ، ولكن ليس لِهذا السَّبِ الخاصّ .

م. ر.: والتّأثيرُ الأكثرُ في ميدانِ عِلْم العَلامات Semiology.

ن. ت.: نعم، في ذلك المَجالِ العامّ. وقد طَوّرَتْ فِكَرُه في الخَطْفِ فِكَرَ كَانط التي لم تكُنِ الفلسفةُ الأنجلوأمريكيّةُ الحديثةُ سَريعةً إلى تَقبُّلها. وفيما أعلَم، لم يُتابَعْ منهجُه في نَظَريّةِ المعرفة، حتّى إنّه كان هناك انتقادٌ كثيرٌ لِلْمناهج الاستقرائيّة - بوبّر Popper، مثلًا.

كان (راسل Russel) نَفسُه منشغلًا كثيرًا في كتابِه الأخيرِ المُسمَّى «المعرفة الإنسانيَّة Human knowledge»، بِعَدَم كِفايةِ المنهج التَّجريبيّ لإكتسابِ المعرفة، لكنّ هذا الكتابَ قد أُهمِلَ، عَلَى الجُمْلة، واقترحَ مبادئ مختلفةً لِلاستدلالِ غير البرهانيّ nondemonstrative inference، بِهدَفِ تعليل المعرفةِ التي نَمتلكُها في الواقع.

م. ر.: الاستدلالُ غيرُ البُرْهانيِّ يختلفُ عن استنتاجاتِ المنطقِ الرّياضيّ في أنّ صِحّةَ النّتائج، معَ صِحّةِ المُقدِّماتِ المنطقيّةِ والخاصّيّةِ الصّارمةِ للاستنتاج المنطقيّ، غيرُ مضمونةٍ، إذ تُصدَرُ مُعتمِدةً عَلَى الاحتمالِ فحَسْبُ. هَلِ الأمرُ كذلك؟

ن. ت.: جوهريًّا، نعم: ففي مُستطاعِ المرءِ أن يقولَ إنّ منهجَه هنا كان كانطيًّا إلى دَرَجةٍ ما، معَ وجودِ اختلافاتٍ أساسيّة، وقد ظلَّ راسل، عَلَى نحوٍ ما، تجريبيًّا، ومَبادئُه في الاستدلالِ غيرِ البُرْهانيّ أُلحِقَتْ واحِدًا إِثْرَ الآخرِ بِالمبدأ الأساسيِّ المُتمثِّلِ في الاستقراء، وهي لا تُقدِّمُ تغييرًا جَذْريًّا في المنظور، لكنّ المُشكِلة ليسَتْ كميّةً، بل نوعيّةً، إنّ مبادئ الاستنتاجِ غيرِ البُرْهانيّ لا تُحقِّقُ المطلوب، وأحسَبُ أنّه لا بدّ مِن منهج مختلف تمامًا، يَتّخِذُ نقطة انطلاقٍ بعيدةً تمامًا عن الافتراضاتِ القَبْليّةِ التّجريبيّة، ولا يَنطبِقُ هذا عَلَى المعرفةِ العِلْميّة فحسبُ، حَيثُ هو مقبولُ اليومَ عَلَى الجُمْلةِ، بل يَنطبِقُ أيضًا عَلَى ما يمكنُ أن

نُسمِّيه تركيباتِ إدراكِ الحِسِّ العامِّ السَّليم؛ أعني، بِالنَّسبةِ إلى انطباعاتِنا العاديّةِ عن طبيعةِ العالَمِ المادّيّ والاجتماعيّ، الإدراكِ الحَدْسيِّ لِلأعمالِ البشريّة: غاياتِها، ومُبرّراتِها، وأسبابها، إلخ.

هذه مَسائلُ مُهمّةٌ جدًّا، وتَتطلّبُ تحليلًا أكثر مِمّا في مقدوري أن أُقدِّمَ هنا. ولكنْ لِنَعُدْ إلى شُؤالِكِ، إذ إنَّ قَدْرًا كبيرًا مِن عَمَل الفلاسفةِ المُعاصِرينَ في اللُّغةِ وطبيعة البحثِ العِلْميّ كان مُحفِّزًا كثيرًا بِالنّسبةِ إِلَيَّ. وقد كان عمَلي منذُ البَدْءِ متأثّرًا كثيرًا بِالتّطوّراتِ التي حدثَتْ في ميدانِ الفلسفة (كما تُدلِّلُ عَلَى ذلك اعترافاتي المنشورةُ بأفضالِ الآخرينَ عَلَيَّ؛ خاصّةً نلسون جودمان Nelson Goodman، و و نف ، كواين W.V. Quine)، ويَستمرُّ ذلك في أن يكونَ صَحيحًا. ولِأَذكُرْ بضْعةَ أمثِلةٍ فحَسْبُ، فعمَلُ (جون أوستن John Austen) حولَ أفعالِ الكلام أَثبتَ أنّه مُثْمِرٌ جدًّا، وكذا عمَلُ (بول جرايس Paul Grice) حولَ مَنطِقِ المُحادَثة. أمّا في الوقتِ الرّاهِن، فإنّ عَمَلًا مُثيرًا جدًّا لا يزالُ يُتابَعُ حولَ نظَريّة المعنَى في اتّجاهاتٍ مُتباينة . وفي مُستطاع المرءِ أن يَذكُر إسهاماتِ (سول كريبك Saul Kripke) و(هيلاري بتنام Hilary Putnam)، و (جيرولد كاتز Jerrold Katz) و (ميخائيل دوميت Michael Dummett) و (يوليوس مورافكسِك Julius Moravcsik) و (دونالد دافيدسون Donald) Davidson، وآخرينَ كثيرين. ويبدو بعضُ العمَلِ في عِلْم الدِّلالةِ مِمَّا يتَّصِلُ بِنظَريّةِ النّموذج Model-theoretic - دراسةُ «الحقيقة في عوالِمَ ممكنةٍ truth in possible worlds» - واعِدًا بِنتائجَ طَيّبة، وإن أنسَ فلا أنسى عَمَلَ (جاكو هنتكا Jaakko Hintikka) وزُملائه، الذي يُعالجُ مسائلَ أساسيّةً في عددٍ مِن الموضوعاتِ في النّحوِ وعِلْم الدِّلالةِ في اللّغات الطّبيعيّة، خاصّةً فيما يتَّصِلُ بِتَسْويرِ القضايا المنطقيّةِ quantification. وقد وُسِّعَ نِطاقٌ مِثْل هذا العمَلِ إلى «التّداوليّة Pragmatics»؛ أي إلى دِراسة الطّريقة التي تُستعمَلُ فيها اللّغةُ لِتَحقيقِ بعضِ المَقاصِدِ البشَريّة، ومِن تلك، عَمَلُ الفيلسوفِ اليهوديّ (آسا كاشر Asa Kasher). وكما تَدلُّ هذه الإشاراتُ المُوجَزةُ القليلة، يُنفَّذُ هذا العمَلُ عَلَى نطاقٍ دَوْليّ وليس أنجلوأمريكيٍّ فحَسْبُ.

وعَلَيَّ أَن أَذَكُرَ أَيضًا عَمَلًا في تاريخ العِلْم وفلسفتِه، بدأَ يُقدِّمُ فَهْمًا أَثْرَى وأكثرَ دِقَّةً لِلطَّريقةِ التي تَتطوَّرُ فيها الفِكَرُ وتتعمَّقُ في العلوم الطّبيعيَّة. وقد تجاوزَ هذا العمَلُ - أعنى عمَلَ (توماس كوهن Thomas Kuhn) أو (إمري لاكاتوس Imre Lakatos) مثلًا - نَماذجَ التّحقيقِ والتّزييفِ المُتكلَّفةَ غالبًا، التي كانَتْ سائدةً لِأَمدٍ طويل ومارَسَتْ تأثيرًا مشكوكًا فيه في «العُلوم الهَشّةِ»، عندَما لم تَعتمِدْ هذه الأخيرةُ عَلَى أُسُسِ تقليدٍ فكريِّ سَليمٍ يمكنُ أن يُوجِّهَ تطوّرَها. وأرى أنَّه مِن المُفيدِ، بِالنَّسبةِ إلى النَّاسِ الذين يعملونَ في هذه الميادينِ، أن يكونوا مُطّلِعينَ عَلَى الوسائلِ التي استطاعَتْ بِها العُلومُ الطّبيعيّةُ أن تَتقدّمَ، خاصّةً أن يُدركُوا كيفَ أنَّ هذه العُلومَ، في لَحَظاتٍ حاسِمةٍ مِن تطوّرِها، قادَتْها مِثاليّةٌ مُسْرِفَةٌ، اهتمامٌ بِعُمْقِ التّبصُّرِ والقوّةِ المُفسِّرةِ، أكثرَ مِن أن يقودَها اهتمامٌ بِتكييفِ «الحقائقِ كُلِّها» - الفِكْرةُ التي تُوشِكُ أن تكونَ عَبَثًا - حتّى إنّها تُهمِلُ أحيانًا مِثاليَّةً مُضادَّةً ظاهرةً عَلَى أَمَلِ (لم يُثْبَتْ أحيانًا أنَّه مُبرَّرٌ إلَّا بعدَ أعوام عديدةٍ أو حتَّى قُرونٍ)، وهو أن تُفسِّرَها التّبصُّراتُ اللّاحقةُ. وهذه دُروسٌ مُفيدةٌ أُسْدِلَ السّتارُ علَيها في جزءٍ كبيرٍ مِن النّقاشِ حَولَ نظريّةِ المعرفةِ وفَلْسفةِ العِلْم.

م. ر.: ماذا تَعتقِدُ بِشَأْنِ الفلاسفةِ الأوروبّيّينَ ، الفرنسيّينَ خاصّةً ؟

ن. ت.: أمّا خارجَ نِطاقِ الفلسفةِ الأنجلوأمريكيّةِ، فلا أعْرِفُ ما يكفي عن الفلاسفةِ المُعاصِرينَ لِأُناقشَهم بجدّيّة.

م. ر .: هل حَدَثَ أن لَقِيتَ أيَّ فيلسوفٍ ماركسيٍّ فرنسيٍّ ؟

ن. ت: نادرًا ما حَدَثَ ذلك، وهنا لا مَحيدَ عن بعضِ التّمييزات، إذ ارتبطَتِ الفلسفةُ الماركسيّةُ المُعاصِرةُ عَلَى نِطاقٍ واسعٍ بِالعقيدةِ اللِّينييّة، عَلَى الأقلِّ حتّى وقتٍ مُتأخّر، وقد طوّرَتِ الماركسيّةُ الأوروبيّةُ بعدَ الحربِ العالَميّةِ الأولى نَزَعاتٍ مشؤومةً، في رأيي: تلك النّزَعاتُ المُرتبطةُ بِالبَلْشَفيّة التي بدَتْ لي الأولى نَزَعاتٍ مشؤومةً، في رأيي: تلك النّزَعاتُ المُرتبطةُ بِالبَلْشَفيّة التي بدَتْ لي دائمًا تيّارًا استبداديًّا ورَجْعيًّا، وقد أصبحَتِ الأخيرةُ سائدةً في التقليدِ الماركسيِّ الأوروبيّ بعدَ الثّورةِ الرّوسيّة، وأدْهَى مِن ذلك بكثير، فيما أحسَبُ عَلَى الأقلّ، نزَعاتُ مُتباينةٌ تمامًا، ومِن ذلك مثلًا تيّارُ الرّأي المُمتدُّ تقريبًا مِن روزا لوكسمبورغ النّواتِ مُتباينةٌ تمامًا، ومِن ذلك مثلًا تيّارُ الرّأي المُمتدُّ تقريبًا مِن روزا لوكسمبورغ النّقابيّ أنتون بانيكويك، وبول ماتيك، إلى النّقابيّ – الفوضويّ رودلف روكر وآخرينَ.

لم يُضِفْ هؤلاء المُفكّرونَ إلى الفلسفة بِالمعنَى الذي نَعتمِدُه في مُناقَشتنا؛ لكنّهم امتلكوا الكثيرَ بِشَأْنِ المجتمَعِ، والتّغييرِ الاجتماعيّ، والمُشكِلاتِ الأساسيّةِ في الحياةِ البشَريّة. ومعَ ذلك ليس بِشَأْنِ مُشكِلاتٍ مِن النّوع الذي نُناقِشُه، مثَلًا.

وكثيرًا ما غدَتِ الماركسيَّةُ نفسُها نوعًا مِن الكنيسةِ، اللَّاهوت.

وطبيعيُّ أنّني أمضي بعيدًا جدًّا في التّعميم، وأنّ عمَلًا ذا قيمةٍ قام به أولئك الذين يَعُدُّونَ أنفسَهم ماركسيّين، لكنّه إلى حَدٍّ ما يُبرَّرُ هذا الانتقادُ، ولستُ مطمئنًا، ومهما يكُنْ، فإنّني لا أظنُّ أنّ فلسفةً ماركسيّةً، مِن أيِّ اتّجاهٍ، قد قدَّمَتْ إسهامًا جوهريًّا لِنوعِ المَسائلِ التي نُناقشُها.

أمّا بِالنّسبةِ إلى الفلسفاتِ الأُخرى، فإنّ ما أعرِفُه لم يُؤثّرُ فِيَّ كثيرًا، ولم يُشجّعْنى عَلَى طَلَب معرفةِ المزيد.

م. ر.: لكنّكَ لَقِيتَ (ميشيل فوكو Michel Foucault)، فيما أَظنُّ، في برنامجِ مَرْئيّ (تلفزيونيّ) في أمستردام؟

ن. ت.: نعم، وكان لنا بعضُ النّقاشاتِ المُمتازةِ قَبْلَ البرنامج وخلالَه. وفي المَرْئيّةِ الألمانيّةِ، تكلَّمْنا عِدّةَ ساعات، هو بِالفرنسيّةِ وأنا بِالإنجليزيّة؛ ولستُ أُعرِفُ ما فعلَ مُشاهِدُو المَرْئيّةِ الألمانيّة بِذلك كُلِّه. وَجَدْنا نفسَيْنا متّفقَيْنِ جزئيًّا عَلَى الأقلِّ، فيما بدا لي، في مسألةِ «الطبيعةِ البشريّة»، ورُبّما ليس كثيرًا في السّياسةِ (النّقطتانِ الأساسيّتانِ اللّتانِ حاورَنا فونز إلدرز بِشَأنِهما).

وعَلَى قَدْرِ مَا كَانَ مَفْهُومُ الطّبيعةِ البشريّةِ وعلاقتُهَا بِالتّقدّمِ العِلْمِيِّ مُهمًّا، بدا أنّنا كُنّا «نَصِعَدُ الجبلَ نفسه، مُنطلِقَيْنِ مِن اتّجاهَيْنِ مُتقابلَيْن»، وأنا هنا أُعيدُ التّشبية الذي اقترحه إلدرز، وأرى أنّ الإبداع العِلْمِيَّ يَعتمدُ عَلَى حقيقتَيْنِ اثنتَيْنِ هما: خاصّيّةٌ جَوهَريّةٌ في العَقْلِ مِن جِهةٍ، ومجموعةٌ مِن الشّروطِ الاجتماعيّةِ والعقليّةِ مِن جِهةٍ أُخرى، ولا مجالَ لِلتّخيُّرِ مِن بَينِهما، وابتغاءَ فَهْمِ الاكتشافِ العِلْمِيِّ، لا مَحيدَ عن فَهْمِ التَّفاعُلِ بينَ هذَيْنِ العامِلَيْنِ، أمّا عَلَى المستوى الشّخصيِّ فأنا أكثرُ اهتمامًا بِالأوّلِ، في حِينَ أنّ فوكو يؤكّدُ الثّانيَ.

يَعُدُّ فوكو المعرفة العِلْميّة في عهدٍ ما، شَبَكةً مِن الظّروفِ الاجتماعيّة والعَقْليّة، نِظامًا تسمَحُ قَواعِدُه بإبداعِ معرفة جديدة، وهو يَرَى، إن كنتُ قد فهمتُه جيّدًا، أنّ المعرفة البشريّة تُغيّرُ وَفْقًا لِظُروفِ اجتماعيّة وصِراعات اجتماعيّة، بإحلالِ شَبَكةٍ مَحَلَّ الشّبَكاتِ الأُخرى، مِمّا يُوفِّرُ إمكانيّاتٍ جديدةً لِلْعِلْم، وأحسَبُ أنّه مُتشكِّكُ بِشَأْنِ إمكانيّة، أو مشروعيّة، السّعْيي إلى وَضْعِ مَصادرَ مُهمّة للمعرفة البشريّة داخِلَ العَقْلِ الإنسانيّ، متصوّرة بطريقة غير تاريخيّة،

ويقتضي موقفُه أيضًا استعمالًا مختلفًا لِمُصطَلَحِ إبداع Creativity. وأنا حِينَ أتحدّثُ عن الإبداعِ في هذا السِّياق، لا أُصدِرُ حُكْمَ قِيمةٍ: فالإبداعُ وَجُهُ مِن وجوهِ الاستعمالِ العاديِّ واليوميِّ لِلَّغةِ والفِعْلِ البشَريّ، عَلَى الجُمْلة، ومَهْمَا

يكُنْ ، فإنّ فوكو حِينَ يَتحدّثُ عن الإبداع يُفكِّرُ كثيرًا بِإنجازاتِ شَخْصِ مِن قَبيل نيوتن، مثَلًا - معَ أنَّه يُؤكُّدُ الأساسَ الاجتماعيُّ والعقليُّ المشترَكَ في إبداعاتِ الخَيالِ العِلْميّ، بَدَلًا مِن إنجازاتِ عبقريّةٍ فَرْديّة - أعنى أنّه يُفكِّرُ بِلُغةِ الابتكارِ الجَذْريِّ.. واستعمالُه لِلْمُصطَلَح أكثَرُ عاديَّةً مِن استعمالي. لكنَّه حتَّى إن وَجَدَ العِلْمُ المُعاصِرُ حَلًّا لِلْمُشكِلاتِ المتّصلةِ بِالإبداعِ المألوف، العاديّ - وأنا أُشكَّكُ نِسْبِيًّا حتّى بِشَأْنِ هذا - فإنّه يَظلُّ بَعيدًا عن أن يَأْمَلَ حقًّا بِأن يكونَ قادرًا عَلَى إدراكِ الإبداع الحقيقيِّ بِالمعنَى الأكثرِ استعمالًا لِلْكلمة، أو، قولي، التّنبّؤ بِإنجازاتِ الفَنّانينَ الكِبارِ أو الاكتشافاتِ المُستقبَليّةِ في مَيدانِ العِلْم. ويبدو ذلك بحثًا لا طائلَ مِن وَرائهِ وأرى أنّ المعنَى الذي أتحدّثُ فيه عن «الإبداع العاديّ)، لا يَختلِفُ عمّا كان ديكارت يُفكِّرُ فيه حِينَ أقامَ تمييزًا بينَ الكائن الإنسانيِّ والببّغاء. وفي المنظورِ التّاريخيّ لِفُوكو، لم يَعُدِ المرءُ يَنشُدُ تحديدَ هُويّةِ المُبدِعينَ وإنجازِهم المُميَّز أو العَقَباتِ التي وقفَتْ في طَريقِ ظُهورِ الحقيقة، بل يَنشُدُ تحديدَ الكيفيّةِ التي تُعدِّلُ بِها المعرفةُ، مِن حَيثُ هي نِظامٌ مُستقِلٌّ عن الأشخاص، قواعدَ تَكُوينها.

م. ر.: في تَحْديدِ فوكو مَعرِفةَ عصرٍ ما بأنّها شَبَكةٌ أو نِظامٌ، ألا يَقتربُ فوكو مِن الفِكْرِ البِنْيَويّ، الذي يَعُدُّ أيضًا اللّغةَ نِظامًا؟

ن. ت.: إنّ الإجابة الدّقيقة تقتضي دِراسة هذه المَسْألة بِعُمْق. ومهما يَكُنْ، فإنّه في الوقتِ الذي كُنتُ فيه أتحدّثُ عن التّقييداتِ المفروضةِ عَلَى صِنْفِ النّظريّاتِ السَّهْلةِ المَنال - تلك المرتبطة بِتَقْييداتِ العقلِ البشَريّ وتَسمَحُ بإنشاءِ نَظَريّاتٍ غنيّةٍ في المقامِ الأوّل - كان هو أكثرَ انشغالًا بِتَوالُدِ الاحتمالاتِ النّظريّة، النّاتجِ عن تَبايُنِ الظّروفِ الاجتماعيّة، التي يستطيعُ العقلُ البشَريُّ أن يزدهرَ فيها. م. ر.: وعَلَى النَّحْوِ نفسِه، يؤكّدُ عِلْمُ اللّغةِ البِنْيُويُّ الاختلافاتِ بينَ اللّغات.

ن. ت.: عَلَيَّ أَن أَكُونَ حَذِرًا فِي الإجابةِ، لِأَن تعبيرَ (عِلْمِ اللَّغةِ البِنْيُويّ)، يمكنُ أَن يَضُمَّ تحت جَناحَيْهِ تنوّعًا كبيرًا في المَواقِف. إذ مِن المُحقَّقِ أَنّ اللّغويّينَ الأمريكيّينَ مِن ذَوي الاتّجاهِ (البلومفيلديّ (\*) الجديد»، الذين يُسمُّون أنفسَهم الأمريكيّينَ مِن ذَوي الاتّجاهِ (البلومفيلديّ (\*) الجديد»، الذين يُسمُّون أنفسَهم، مِثْلَ أحيانًا (بِنْيُويّينَ)، قد تأثّروا قبلَ كُلِّ شَيءٍ باختلافِ اللّغات، وأنّ بعضَهم، مِثْلَ مارتن جُوز، قد مضَى إلى حدِّ يُعْلِنُ فيه، في صُورةِ اقتراحٍ عامٍّ في عِلْمِ اللّغةِ، أنّ اللّغاتِ قد تَتباينُ فيما بينَها عَلَى نحو اعتباطيّ، وحِينَ يتحدّثونَ عن (الكُليّات)، يقتضي ذلك تَمْييزًا لِطبيعةٍ مُحدَّدةٍ جدًّا، ربّما بعضَ المُلاحَظاتِ الإحصائيّة. ومِن يقتضي ذلك تَمْييزًا لِطبيعةٍ مُحدَّدةٍ جدًّا، ربّما بعضَ المُلاحَظاتِ الإحصائيّة. ومِن مِدالِ وجْهةٍ أُخرى، فإنّ مِثْلَ هذا التّمييزِ، سَيكونُ عامًّا جدًّا في مُلاحَظتِه في حالِ مَدارِسَ أُخرى في عِلْمِ اللّغةِ البِنْيَويِّ؛ مِن ذلك مثلًا عَمَلُ رومان جاكوبسون، مَدارِسَ أُخرى في عِلْمِ اللّغةِ البِنْيَويِّ؛ مِن ذلك مثلًا عَمَلُ رومان جاكوبسون، الذي كان دائمًا مُنهَمِكًا في الكُليّاتِ اللّغويّة التي تُقيِّدُ بِدِقّةٍ صِنْفَ اللّغاتِ المُمكنة، خاصّةً في عِلْم الأصواتِ الكَلاميّة.

وعَلَى قَدْرِ ما كان فوكو مهتمًّا، كما أسلَفْتُ، يبدو مرتابًا بِشَأْنِ إمكانيّة تطويرِ مفهوم «الطّبيعة البشريّة» المُستقِلِّ عن الظّروفِ الاجتماعيّة والتّاريخيّة، بِوَصْفِه مفهومًا حَيَويًّا مُحدَّدًا جيّدًا. ولَسْتُ أحسَبُ أنّه سَيصِفُ منهجَه بِأنّه «بِنْيُويُّ». ولا مفهومًا حَيَويًّا مُحدَّدًا جيّدًا. ولَسْتُ أحسَبُ أنّه سَيصِفُ منهجَه بِأنّه «بِنْيُويُّ». ولا أَشْرَكُه ارتيابَه، وسأكونُ عَلَى وفاقٍ معَه في قولِه إنّ الطّبيعة البشريّة ليسَتْ حتى الآنَ مأبثُن ضِمْنَ نِطاقِ العِلْم. حتى الآنَ، تأبّتُ علَى البحثِ العِلْميّ؛ لكنّني أظنُّ أنّه في مَيادينَ مُحدَّدةٍ كدراسةِ اللّغةِ، نستطيعُ أن نبدأ بِصِياغةِ مفهومٍ مُهمٍّ لِ «الطّبيعةِ البشريّة»، في وَجُهَيْها العقليِّ والإدراكيِّ، ومهما يكُنْ، فإنّني لن أتردّدَ في اعتدادِ المَقدِرة اللّغويّةِ جزءًا مِن الطّبيعةِ البشريّة.

م. ر.: هل تحدَّثْتَ أنتَ وفوكو عن النَّحْوِ العامِّ للبورت رويال -Royal grammire Generale

<sup>\*-</sup> نِسْبةً إلى بلومفيلد [المترجِم].

ن. ت.: عَلَى نحوٍ أكثرَ دِقّةً، تحدَّثنا عن صِلتي بِالعمَلِ في تاريخ الفِكر.
 وهناك عَدَدٌ مِن صُورِ سُوءِ الفَهْم في هذا الموضوع.

وهذه المَسائلُ يمكنُ أن تُتنَاولَ بِطَرائقَ مختلفة، فتناوُلي لِلتقليدِ العقلانيِّ الحديثِ المُبكِّر، مثلًا، ليس تَناولَ مُؤرِّخٍ لِلْعِلْمِ أو الفلسفة، فلم أُحاوِلْ أن أبنيَ مِن جديدٍ عَلَى نحوٍ شامِلٍ ما اعتقدَه النّاسُ في ذلك الوقتِ، بل حاوَلْتُ أن أُضيءَ بعضَ التّبصُّراتِ المُهمّةِ في المرحلةِ مِمّا كان قد أُهْمِلَ، وكثيرًا ما شُوِّهَ عَلَى نحوٍ خطير، في الثقافةِ الحديثة، وأن أُظْهِرَ كيفَ أنّ بعضَ الأشخاصِ في ذلك الوقتِ قد استبانوا أشياءَ مُهمّةً، رُبّما مِن دُونِ أن يكونوا مُتنبّهينَ إلى ذلك تمامًا، وتُفهَمُ هذه المَقاصِدُ المُحدَّدةُ بِجَلاءٍ تامًّ في كتابِي «اللّغويّات الدّيكارتيّة Cartesian» هذه المَقاصِدُ المُحدَّدةُ بِجَلاءٍ تامًّ في كتابِي «اللّغويّات الدّيكارتيّة Linguistics»

شغلَتْني مراحلُ مُبكِّرةٌ مِن التّفكيرِ والتّأمّلِ فيما يتّصِلُ بِمَسائلَ ذاتِ أهمّيّةٍ معاصرة وحاوَلْتُ أن أُبيِّنَ في أيّةِ طَرائق وإلى أيِّ مدًى ، أُضيفَتْ فِكُرٌ مُماثِلةٌ ، وتوقّعاتُ لِتطوّراتٍ لاحقةٍ ، رُبّما مِن منظوراتٍ مختلفة نسبيًّا . وأحسَبُ أنّنا نستطيعُ أن نرى في أوقاتٍ كثيرة ، مِن وِجْهةِ مَصْلَحتِنا الحاليّةِ في تَقدُّمِ الفَهْم ، كيفَ كان مُفكِّرُ الماضي يَتلمَّسُ طريقَه نحو فِكَرٍ مُهمّة جدًّا ، عَلَى نحوٍ متكرّرٍ وبَنّاءِ ورائع ، ورُبّما بِوعْي جزئيٍّ فحسبُ لِطبيعةِ بحثه .

دَعِيني أُقدِّمْ تَمْثيلًا. أنا لا أَتقدَّمُ بِطَريقةِ مُؤرِّخٍ لِلْفَنَّ بِقَدْرِ ما هي طَريقةُ مُحِبِّ لِلْفَنّ، شَخْصٍ يَبحثُ عمّا له أهميّةٌ عندَه في القَرْنِ السّابعَ عَشَرَ، مثلًا، تلك القِيمةُ المُستمدَّةُ عَلَى نطاقٍ واسع مِن المنظورِ المُعاصِر، الذي يَتناولُ به هذه الأشياء. وكلا النّمطيْنِ مِن التّناولِ مشروعٌ، وأحسَبُ أنّه يمكنُ أن نُيمِّمَ شَطْرَ مراحِلَ مُبكِّرةٍ لِلْمَعرفةِ العِلْميّةِ، بِفَضْلِ ما نَعرِفُه اليومَ، لِنُضيءَ الإسهاماتِ المُهمّةَ مراحِلَ مُبكِّرةٍ لِلْمَعرفةِ العِلْميّةِ، بِفَضْلِ ما نَعرِفُه اليومَ، لِنُضيءَ الإسهاماتِ المُهمّة

لِلْمرحَلةِ، عَلَى نحوٍ عَجَزَ عنه العباقرةُ الأكثرُ إبداعًا بِسَبِ حَواجِزِ عَصْرِهم. هذه كانَتْ طبيعةَ اهتمامي بديكارت، مثلًا، وبالتّقليدِ الفلسفيِّ الذي تأثّر به، وكذا بهمبولدت Humboldt، الذي لم يَعُدَّ نفسَه ديكارتيَّا: كُنتُ مهتمًّا بِمُحاولتِه الإفادةَ مِن مفهومِ الإبداعِ الحُرِّ القائمِ عَلَى نِظامِ القواعِدِ المُتمثَّلةِ internalized، وهي فكرةٌ لها بعضُ الجُذورِ في التّفكيرِ الدّيكارتيّ، فيما أحسَبُ.

وقد انتُقِدَ نوعُ المنهج الذي كُنتُ أتبنّاهُ، لكنّ ذلك لم يَتمّ عَلَى أيّةِ أُسُس عَقْلانيّة ، عَلَى قَدْرِ ما أُوتيتُ مِن فَهْم. ورُبّما يكونُ عَلَيَّ أن أُناقِشَ طبيعةَ مِثْل هذا التَّناولِ ومشروعيَّتُه بِتَفْصيل أَكثَرَ، معَ أَنَّهما بَدَتا لي (وما تَزالانِ تَبدُوانِ لي) واضحتَيْنِ. وما قُائتُه مألوفٌ تمامًا في تاريخ العِلْم. إذ يُبيِّنُ ديكسترهويس Dijksterhuis مثلًا، في عملِه الرّئيسِ عن أُصولِ المِيكانيكا الكلاسيكيّة، مُشيرًا إلى نيوتن، أنّه «يمكنُ القولُ بِدِقّةٍ إنّ النّظامَ كُلَّه يمكنُ أن يُفهَمَ في ضَوْءِ التَّطوّرِ اللّاحِقِ في العِلْم فحَسْبُ (١). هَبِي أَنّ تَبصُّراتِ الميكانيكا الكلاسيكيّةِ قد ضاعَتْ، وكان ثُمّةَ عَوْدةٌ إلى شَيءٍ أقربَ إلى «التّاريخ الطّبيعيّ» - تكديسِ كمّيّاتٍ كبيرةٍ مِن الحقائقِ والمُلاحَظاتِ الظّاهراتيّةِ وتنظيمِها، رُبّما نوع مِن عِلْم الفلَكِ عندَ البابليّينَ (معَ أنّ هذه الإشارةَ نفسَها قد تكونُ غيرَ مُنصِفة). ثمّ افترضي أنَّه في رِداءِ جديد مِن العِلْم، ظهرَتْ ثانيةً أسئلةٌ مُماثِلةٌ لِأسئلةِ مرحَلةِ الميكانيكا الكلاسيكيّة، سَيكونُ مُناسِبًا تمامًا إذ ذاكَ، ومُهمًّا تمامًا عَلَى الحقيقة، أن نُحاولَ اكتشافَ التَّبصُّراتِ المهمّةِ لِمَرْحَلةٍ مبكِّرةٍ، وأن نُحدِّدَ في أيّةِ طَرائقَ كانَتْ تلك توقّعاتٍ لِلْعمَل الحاضر، ربّما لِتُفهَمَ كما ينبغي في ضوءِ التّطوّراتِ اللّاحقة. ويلوحُ لي، أنَّ هذا تقريبًا ما حَدَثَ في دَرْسِ اللَّغةِ والعقل. وأَعتقِدُ أنَّه مُثيرٌ تمامًا

۱- ي. ج. ديكسترهويس، مَكْنَنةُ صُورةِ العالَمِ The Mechanization of the World (لندن: مطبعة جامعة أكسفورد، ١٩٦١م)، ص٤٦٦.

أن نعود إلى التّبصّراتِ التي أُهمِلَتْ منذُ أمّدٍ بعيد، ونتناول الأعمال الأولى (التي كثيرًا ما شُوِّهَتْ بِقَسْوة، كما بَيّنتُ) مِن وِجْهةِ نَظَرِ الاهتماماتِ الحاليّة، ونُحاولَ ان نرى كيفَ يمكنُ أن تُفهَمَ مَسائلُ نُوقشَتْ في عهدٍ مُبكّر، ويُعادَ تفسيرُها أحيانًا، في ضَوءِ فَهْم أكثرَ حَداثةً، لا لِكَيْ تُمزَجَ بِجُهودٍ (كجُهودِ Dijksterhuis في الفيزياء) لِيُعادَ مِن جديدٍ بِناءُ كَيْفيّةِ ظُهورِ المَسائلِ وكَيْفيّةِ نُشوءِ الفِكرِ في سالِفِ الفيزياء) لِيُعادَ مِن جديدٍ بِناءُ كَيْفيّةِ ظُهورِ المَسائلِ وكَيْفيّةِ نُشوءِ الفِكرِ في سالِفِ الأزمان. وطبيعيُّ أنّ المرءَ ينبغي أن يَحذَرَ تزييفَ مُناقَشةٍ سابقة، لكنني غيرُ مُطَّع على تحليلِ انتقاديّ لِعمَلي، يُبيِّنُ أنّ الحالَ عَلَى هذا النّحو، وأَجِدُني آسِفًا لِلْقُولِ إنّ هناك قَدْرًا مِن التّشويهِ الصّريحِ لِما كتبتُه، فيما يُسمَّى ثقافةَ العالِم The إنّ هناك قَدْرًا مِن التّشويهِ الصّريحِ لِما كتبتُه، فيما يُسمَّى ثقافةَ العالِم التي التي التي التي الله عَلَى موضوعاتٍ لم أَعْرِضْ لها البتّة. وقد عَلقتُ أحيانًا عَلَى بعضِ عَده التّزييفاتِ، كما يفعَلُ الآخَرونَ، لكنّ ذلك كان عَلَى نحوٍ إجماليًّ، في أيّة ما ولن أواصلَ ذلك هنا.

إِنَّ كُلَّ مَن يجعَلُ دأَبَه العمَلَ العقليَّ، يستطيعُ أَن يفعَلَ بِنفسِه الشَّيءَ نفسَه: تَستطيعينَ أَن تُحاولي مُعاوَدةَ النَّظَر فيما فَهِمْتِه منذُ عشرينَ عامًا، ثمّ تتبيَّني أنّكِ كُنتِ تُناضِلينَ لِلْمُضيِّ في وِجْهةٍ ما عَلَى نحوٍ مُضطَرب، نحوَ هَدَفٍ ما رُبّما لم يغدُ واضحًا ومفهومًا إلّا في وقتٍ متأخِّر كثيرًا.

### م. ر .: وماذا كانَتِ الخِلافاتُ السّياسيّةُ بينَكَ وبينَ فوكو؟

ن. ت.: أمّا بِشَأْنِي فَأُميِّزُ بِينَ مُهمَّتَيْنِ عَقليَّتَيْنِ: الأولى أن أتخيّلَ مُجتمَعًا مُستقبَليًّا يَستجيبُ لِضَروراتِ الطبيعةِ البشريّة، في أفضَلِ ما نفهَمُها، والثّانيةُ أن نُحلِّل طبيعةَ السُّلْطةِ والاضطهادِ في مُجتمعاتِنا الحاليّة، وأمّا بِالنّسبةِ إليه، إن كنتُ فَهِمْتُه عَلَى نحوٍ سَديد، فإنّ ما نستطيعُ أن نتخيّلَه الآنَ ليس إلّا نِتاجًا لِلْمُجتمَع البورجوازيّ في العهدِ الحديث: ففِكَرُ العَدالةِ أو «تحقيقِ الجوهرِ الإنسانيّ»،

ليسَتْ إلّا اختراعاتٍ لِحَضارتِنا ونِتاجاتٍ لِنظامِنا الطّبقيّ. وهكذا، فإنّ مفهوم العَدالةِ يُحوَّلُ إلى ذريعةٍ تُقدِّمُها الطَّبقةُ التي تَملِكُ الوصولَ إلى السَّلطةِ أو تريدُ أن تَملِكَ ذلك. ومُهمّةُ المُصْلِح أو الثَّوْرِيِّ أن يظفَرَ بِالسّلطة، لا أن يُوجِدَ مجتمعًا أكثر عَدالةً. والأسئلةُ عن العَدالةِ المُجرَّدةِ لا تُعْرَضُ، ورُبَّما لا يمكنُ أن تُعْرَض، عَلَى نحوِ واضح. ويقولُ فوكو، وأقولُ ثانيةً إن كنتُ فهمتُه عَلَى نحوِ سَديد، إنَّ الإنسانَ يَخوضُ غِمارَ الصّراع الطَّبَقيِّ لِيربحَ ، وليس لأِنَّ ذلك سيؤدّي إلى مجتمَع أكثرَ عَدالةً. وفي هذا الصَّدَدِ، لَدَيَّ رأيُّ مختلفٌ تمامًا. فالصّراعُ الاجتماعيُّ، في اعتقادي، لا يُمكنُ أن يُبرَّرَ إلَّا إذا أيَّدَه البرهانُ - حتَّى إن كان برهانًا غيرَ مُباشِرٍ وقائمًا عَلَى مَسائلِ الحقيقةِ والقِيمةِ التي تُفهَم جيّدًا - والتي ترمي إلى إظهارِ أنّ نتائجَ هذا الصّراع ستكونُ خَيِّرةً للكائناتِ البشَريّةِ وسَتُحْدِثُ مُجتمعًا أكثرَ تهذيبًا. دَعِينا نَأْخُذْ حَالَةَ العنف. أنا لستُ سَلاميًّا مُلتزِمًا، ومِن ثَمّ، لا أقولُ إنّه مِن الخطَأ استعمالُ العنفِ في كُلِّ الظّروف، كالدّفاع عن النّفس. لكنّ أيَّ لُجوءٍ إلى العنفِ ينبغي أن يُبرَّرَ، رُبَّما بِحُجَّةِ أَنَّه ضَروريٌّ لِمُعالَجةِ الظَّلم – ولو قُدِّرَ لِانتصارِ ثوريّ للبروليتاريا أن يؤدّيَ إلى وَضْع بقيّةِ العالَم في المَحارِق، فإنّ الصّراعَ الطَّبَقيَّ مِن ثَمّ لا يُبرَّر. لا يمكنُ أن يكونَ مُبرَّرًا إلّا بِإثباتِ أنّه سينهي الاضطهادَ الطّبَقيَّ، ويُحقِّقُ ذلك عَلَى نحوٍ يَنسَجِمُ وحُقوقَ الإنسانِ الأساسيّة. وتَبرُزُ هنا تساؤلاتٌ مُعقّدةٌ، مِن دُونِ رَيْب، لكنّها ينبغي أن تُواجَه. كُنّا مختلفَيْنِ اختلافًا بَيِّنًا؛ لِأنّني حينَما كنتُ أتحدّثُ عن العَدالة ، كان هو يَتحدّثُ عن السّلطة . ذلك ، عَلَى الأقلّ ، ما بدا لى أنّه الاختلافُ بينَ وجهتَىْ نَظَرنا (١).

١ – يظهرُ النّصُّ في Fons Elders، طبعة رفلكسف ووترز (لندن، مطبعة ساوفنير، ١٩٧٤م).

## الفَطْرُ *الرَّابُغُ* التّجريبيّةُ والعَقْلانيّةُ

م. ر.: في عِدّةِ مُناسَباتٍ كُنتَ انتقدتَ التّجريبيّةَ الفلسفيّةَ والعِلْميّةَ. فهل لك أن تُوضِحَ اعتراضاتِك عَلَى نحوِ أكثرَ دِقّةً ؟

ن · ت · : يمكن القولُ عَلَى نحوٍ مِن الأنحاءِ ، إنّ التّجريبيّة قد طَوّرَتْ نوعًا مِن ثُنائيّةِ العَقْلِ والجَسَدِ ، مِن النّموذج غيرِ المقبولِ البتّة ، في الوقتِ الذي رفضَتْ فيه مِثْلَ هذه الثّنائيّةِ مِن وِجْهةِ نظرٍ أُخرى · وضِمْنَ إطارٍ تجريبيّ ، يَتناولُ المرءُ دِراسة مِثْلَ هذه الثّنائيّةِ مِن وِجْهةِ نظرٍ أُخرى · وضِمْنَ إطارٍ تجريبيّ ، يَتناولُ المرءُ دِراسة الجَسَدِ بِوَصْفِه موضوعًا في العُلومِ الطّبيعيّة ، مُستنتِجًا أنّ الجَسَدَ مُركَّبٌ مِن أعضاءِ مُتنوّعةٍ ومُتخصِّمة ، وهي مُعقَدةٌ جدًّا ومُحدَّدةٌ وِراثيًّا في خاصّيتِها الأساسيّة ، وأنّ هذه الأعضاء تتفاعلُ عَلَى نحوٍ تُحدِّدُه أيضًا حَيويّةُ (بَيُولوجيّةُ) الإنسان · ومِن وِجْهةٍ أُخرى ، تُصِرُّ التّجريبيّةُ عَلَى أنّ الدّماغَ لَوْحٌ أملَسُ a tabula rasa فارغٌ ، بسيطٌ ، مُنظَّمُ عَلَى الأقلِّ عَلَى قَدْرِ ما تقتضي البِنْيةُ الإدراكيّةُ · ولا أرى أيَّ داعٍ لِتصوُّرِ ذلك ؛ لأ أرى أيّ سَبَبٍ لِتصوُّرِ أنّ الإصبع الصّغيرة عُضْوٌ أكثرُ تعقيدًا مِن أجزاءِ الدّماغِ المُستعمَلة في القُدُراتِ العقليّة العليا ؛ بل عَلَى النّقيضِ مِن ذلك ، مِن غيرِ المُستعمَلة في القُدُراتِ العقليّة العليا ؛ بل عَلَى النّقيضِ مِن ذلك ، مِن غيرِ المُستبعَدِ أن تكونَ هذه بينَ البِنَى الأكثرِ تعقيدًا في الكَوْن . ليس ثَمّة مُبرِّرٌ لِتصوُّرِ أنّ المُصبع العَيدة عن تعقيدِ التّنظيم هذا .

<sup>\*-</sup> عبارة لاتينيّة تعني العقل قبل تلقّيه انطباعات خارجيّة. [المترجم: انظر المورد].

وفي مقدور المرءِ أن يذهبَ إلى القولِ إنّ الثُّنائيّةَ التي يُقدِّمُها المبدَأُ التَّجريبيُّ منهجيَّةُ أكثرَ مِنها واقعيَّةً؛ أُريدُ أنَّه يُسلَّمُ فيها بِأنَّ الجَسَدَ ينبغي أن يُدْرَسَ مِن خِلالِ المناهج المألوفةِ في العِلْم، أمّا في حالِ العَقْل، فإنّ بعضَ التّصوّراتِ القَبْليّةِ قد فُرضَتْ مِمّا أبعدَ هذه الدّراسةَ فِعْليًّا عن ميدانِ البحث العِلْميّ. والحَقُّ أنَّ هذه المَبْدَئيَّةَ «الدُّوغماطيقيّة) تبدو أيضًا جَذَّابةً في العهدِ القريب. فهيوم، مثلًا، فَعَلَ ما بِوُسْعِه حقًّا لِإِظهارِ أنَّ مبادئه الأوّليّةَ بِشَأْنِ اكتسابِ المعرفةِ الإنسانيّةِ، كَانَتْ كَافِيةً لِتغطيةِ صِنْفٍ مُثيرِ مِن الحالات، وتَحدَّى خُصومَه في أن يأتوا بِ (فِكْرةٍ) مَنطِقيّةٍ غيرِ مُستمَدّةٍ مِن انطباع الحِسّ بِمَبادئه، وثَمّةَ ضَرْبٌ مِن الغُموضِ في إجرائه هنا، منذُ أن بدا نِسْبيًّا مُنشغِلًا بنوعٍ مِن البحثِ العِلْميّ، مُحاوِلًا أن يُبيّنَ أنَّ بعضَ المبادئ التي اقترحَها كانَتْ كافيةً حقًّا لِتغطيةِ الحالاتِ الخَطيرةِ، في حِينَ أَنَّه في أُوقاتٍ أُخَر، يَعتمِدُ عَلَى هذه المبادئ في إظهارِ أنَّ فِكْرةً ما «غيرُ مَنطِقيّة»، لِأنّها لا يمكنُ أن يُوصَلَ إليها مِن خِلالِ هذه المبادئ - وذلكُمْ بُرهانٌ أساسُه تَسْليمُنا بِمَبادئِه غيرِ المعقولةِ ظاهريًّا، بِشَأنِ طَبيعةِ العقل. ويَعُدُّ هيوم مبدأً الاستنتاج الاستقرائيِّ ضَرْبًا مِن «الغَريزة الحَيَوانيّة»، التي سيظهر أنّها افتراضٌ تجريبيٌّ . وفي الرِّواياتِ الحديثة ، كثيرًا ما حُوِّلَتِ افتراضاتُه إلى مبدَأ dogma مُفترَضٍ مُقدَّمًا، مِن دُونِ مُحاولةٍ جادّةٍ لِإظهارِها مَشرُوعةً، أو لِلرّدِّ عَلَى الانتقاداتِ الكلاسيكيّةِ التي أُثيرَتْ إزاءَ هذه المبادئ.

وليس هناك مُبرِّرُ اليومَ لِتصوُّرِ أنَّ مبادئَ هيوم، أو أيَّ شيءٍ آخَرَ مُماثِلٍ لها، كافيةٌ لِتفسيرِ «فِكرِنا» أو معرفتِنا واعتقاداتِنا، ولا لِتصوُّرِ أنَّ لها أيَّةَ أهميّةٍ خاصّة. ولا مجالَ لأيِّ مذهبِ استنتاجيّ بِشَأْنِ تَعْقيدِ الدِّماغ أو اتساقِه تَبَعًا لأهميّةِ الوظائفِ العقليّة العليا، وعلينا أن نَشْرعَ بِبَحْثِ البِنَى الإدراكيّةِ المختلفةِ التي تُطوِّرُها الكائناتُ البشَريّةُ عَلَى نحوٍ عاديًّ عندَ نُضْجِها واتصالِها بِالمُحيطِ المادّيِّ الماديِّ

والاجتماعيّ، مُحاولينَ أن نُحدِّد، ما استطعنا إلى ذلك سبيلًا، المبادئ التي تحكُمُ هذه البنى الإدراكيّة. ومتى يُظفَرْ بِفَهْمٍ ما لِطَبيعة هذه الأنظِمة يكُنْ في المُستطاع، عَلَى نحو معقول، دِراسةُ أساسِ اكتسابِها، ويُخيَّلُ إلَيَّ أنّ القليلَ الذي نعرِفهُ عن هذه المَسائلِ يُوحِي بِأنّ العقلَ، كالجَسَدِ، هو حقًّا منظومةٌ مِن الأعضاء لعولية ومُنظَّمةً وَفْق برنامج وِراثيًّ يُحدِّدُ وظيفتها، وبِنيْتها، وعمَليّة تطوّرِها، على نحو معقول تمامًا، ويعتمِدُ التّحقيقُ الخاصُّ لِهذه المبادئ الأساسيّة طبعًا على تفاعُلها مع المحيط، كما هي الحالُ في الجِهازِ البصريِّ الذي ذكرْناهُ قَبْلُ، وإن صَحَ ذلك، فإنّ العقلَ جِهازٌ مُعقَّدُ ذُو قُدُراتٍ مُتفاعِلة، لا تتطوّرُ بِفِعْلِ المبادئ المُتساوِقةِ لِ «العقلِ العامّ»؛ وهو مُؤلَّفُ مِن «أعضاءِ عَقْليّةٍ» مُخصَّصةٍ ومُتمايزةٍ كاعضاءِ الجَسَد تمامًا.

م. ر.: لا شَكَّ في أنّ ذلك هو مبعَثُ إلحاحِكَ عَلَى استقلالِ النّحو، وعَلَى حَقيقةِ أنّ البِنَى النَّحْويّةِ لا تعتمِدُ عَلَى أجهزةٍ إدراكيّة أُخَر. فهَلْ يبدو مستحيلًا أن تُفكِّرَ أنتَ في اللّغةِ والبِنَى المعرفيّة بِلُغةٍ مِن النَّموذَج نفسِه؟

ن. ت: ليس لَدَيَّ اعتراضُ عَلَى المُقارَناتِ، لكنّني أَستغرِبُ أَن يكونَ مُرجَّحًا لَنا أَن نَتعلّمَ الكثيرَ مِن خِلال المُضيِّ في هذه الوِجْهة. لاحِظي عَدَمَ مَيْلِ المرءِ إلى ذلك الضَّرْبِ مِن الاقتراحِ في «عِلْمِ وظائف الأعضاء»؛ ولا أحَدَ يقترحُ أَن نَدرُسَ تركيبَ العَينِ والقَلْبِ، ثمّ نبحَثَ عن تَشابُهِ بينَهما. ولا يتوقع المرءُ أَن يظفَر بِتَشابُهاتٍ مُهمّة. وإن كان العَقْلُ مُؤلَّفًا مِن منظومةٍ مِن «الأعضاءِ العقليّةِ» المُتفاعِلةِ، حقًا، والمُتباينةِ أساسًا في بِنْيَتِها، فلَسْنا في حاجةٍ إلى أَن نَجِدَ تَشابُهاتِ مفيدةً بينَها.

ولِمَزيدِ إيضاحٍ أقولُ: لستُ في سِياقِ اقتراحِ هذا كُلِّه لِيكونَ مبدأً جديدًا

a new dogma ، يَحُلُّ محَلَّ المبدأ التّجريبيّ ، بلِ الأمرُ عَلَى العَكْسِ ، إذ علينا فِعْلًا ، أن نتسلَّح بِعقلِ متفتّح في هذا الموضوع ، مِثْلَما هي الحالُ في دِراسةِ الجَسَد . ونحنُ نعرِفُ القليلَ عن عددٍ مِن أجهزةِ الإدراك ، وتُشكِّلُ اللّغةُ الحالَ الأكثرَ إثارةً في الوقتِ الرّاهن . ويَلوحُ لي أنّ تلك الدّرَجةَ الصّغيرة مِن التّبصُّر ، تصدُرُ عن النتائج السّابقة . وطبيعيُّ أنّ الشَّيءَ المُهمَّ هو أن نُحدِّد المبادئ العميقة والبِنْية المُفصَّلة لِأجهزةِ الإدراكِ المختلفة ، وصِيغَ تفاعُلها ، والظّروف العامّة التي يستلزِمُها كُلُّ جِهاز . وإن وَجَدَ المرءُ أنّ هذه الأنظِمة تُكتسبُ بِطَريقةٍ مُنتظَمةٍ معَ تركيبٍ دَقيقٍ جدًّا ، فذلك مُستحسنٌ تمامًا . أمّا الآنَ عَلَى الأقلِّ ، فتبدو لي مَلامِحُ نتائجَ مختلفة تمامًا . ذلك ما أقصِدُ إليه حِينَ أقولُ إنّ المرءَ ليس في حاجةٍ إلى أن نتوقعَ أن يظفَرَ بِتَشابُهات .

م. ر.: ولا بِظاهِراتِ تَواقُفٍ (\*) interdependence . ومهما يكُنْ، فإنّ بعض عُلَماءِ النَّفْسِ يُؤكّدونَ أنّ الإدراكَ يُؤثّرُ في البِنْيةِ المُحتمَلةِ لِلْجُمَل. وجانِبٌ كبيرٌ مِن انتقادِكَ لِلتّجريبيّة، هو الفَرْضِيّةُ العقلانيّةُ؛ إنّ بِنْيةَ الدِّماغِ تُحدِّدُها، استدلاليًّا، مجموعةُ الرّموزِ الوِراثيّة، والدّماغُ مُبرمَجٌ لِتحليلِ التّجربةِ وإنشاءِ المعرفةِ مِن تلك التّجربة. وقد يبدؤُ ذلك صادِمًا.

ن. ت.: لا أرى ما هو صادِمٌ في ذلك الاقتراح، وليس هناك مَن يُسلِّمُ في عِلْمِ وظائفِ الأعضاءِ بِأِيّ شيءٍ مُماثِل لِلْمبدَأ التّجريبيّ فيما يتّصِلُ بِالعَقْل، ولا أَحَدَ يَستغرِبُ أَن يُسأَلَ هذا السّؤالُ: أَيُّ عِلْمِ وِراثةٍ يُفسِّرُ نُموَّ ذِراعَيْنِ بَدَلًا مِن جناحَيْنِ؟ – لِمَ ينبغي أن يكونَ صادِمًا أن نُثيرَ أسئلةً مُماثِلةً بِشَأْنِ الدّماغِ والقُدُراتِ العقليّة؟ – ونحنُ راجِعونُ إلى الثّنائيّةِ المنهجيّةِ عندَ التّجريبيّينَ.

م. ر.: ذلك الموقفُ لا يُلائمُ «العُلومَ الإنسانيّةَ» المُعاصِرة.

<sup>\*-</sup> تعبيرٌ أردنا مِنه توقَّفَ كُلِّ مِن شيئيْنِ أو ظاهرتَيْنِ واعتمادَه عَلَى صاحِبِه في وجودِه [المترجم].

ن. ت .: خاصة عِلْمَ النّفسِ السّلوكيّ، أو رُبّما حتّى (بياجيه Piaget)، معَ أنّ موقفه يبدو لي غامضًا في قضايا خَطيرةٍ . يَعُدُّ بياجيه نفسه مُضادًّا لِلتّجريبيّة ؟ لكنّ شَطْرًا مِن كِتاباتِه يوحي إِلَيَّ أنّه مُخطئٌ في هذا الاستنتاج . ويُطوِّرُ بياجيه ضَرْبًا مِن (تَفاعُليّةٍ بِنائيّةٍ Constructive interactionism) تَبني المعرفة ضَرْبًا مِن خلالِ تَفاعُلِ معَ المحيط . لكنّ السّؤالَ الأساسيَّ يَفِرُّ مِنه وهو: كيفَ الجديدة مِن خِلالِ تَفاعُلٍ معَ المحيط . لكنّ السّؤالَ الأساسيَّ يَفِرُ مِنه وهو: كيفَ تُبنى هذه المعرفة ، ولِمَ هذا النّوعُ مِن المعرفة فحَسْبُ وليس نَوْعًا آخَرَ ؟ لا يُقدِّمُ بياجيه أيّة إجابةٍ واضحة ، فيما أفهَمُ . الإجابةُ الوحيدةُ التي أستطيعُ أن أتخيّلها ، بياجيه أيّة إجابةٍ وراثيّةٍ خِلْقيّةٍ تُحدِّدُ عمَليّة النُّضْج . وعَلَى قَدْرِ ما يَعُدُّ إعطاءَ الإجابةِ خطأ ، يَتقهقرُ إلى شيءٍ يُشبِهُ التّجريبيّةَ التي يَهمُّ بأن يرفُضَها . وما يُفترَضُ أنه قريبٌ مِن الكافي في كُلِّ مكانٍ يبدو لي يُفسِّرُ المَسيرةَ المتميّزةَ لِلتّطوّرِ الإدراكيّ . أنّه قريبٌ مِن الكافي في كُلِّ مكانٍ يبدو لي يُفسِّرُ المَسيرةَ المتميّزة لِلتّطوّرِ الإدراكيّ .

ولا يَنفي ذلك الأهميّة العظيمة لِلْبحثِ الذي أجراهُ بياجيه ومجموعتُه في جنيف؛ فقد كشَفَ منظوراتٍ جديدةً كُلَّ الجِدّةِ في دِراسةِ المعرفةِ الإنسانيّة، وهو قَبْلَ كُلِّ شيءٍ تفسيرٌ لِنتائجِهم التي تبدو لي مُريبةً جدًّا، خاصّةً موقفَهم إزاءَ ما يُسمّيهِ بياجيه «فِطْرانيّةً innéisme» التي تَبدُو لي خاطئة تمامًا.

وفي مَيدانِ الفلسفةِ ، تَظهَرُ المُشكِلاتُ نفسُها في جزءٍ مِن عمَلٍ لِ (كواين induction ، مثَلًا . وهو يؤكّدُ أحيانًا أنّ النّظَريّاتِ يُطوِّرُها الحَثُّ Quine الذي يُحدِّدُه بِالإشراط Conditioning . وفي أحيانٍ أُخرى يقولُ العَكْسَ:

۱- انظُرْ خاصّةً World and Object (كيمبردج، ماسوشوستس: مطبعة معهد ماسوشوستس للتّكنولوجيا ١٩٦٠ MIT).

<sup>\*-</sup> يعني الحَثُّ أو التَّأْثِيرُ في الأَصْلِ العمَليَّةَ التي بها يستطيعُ جِسمٌ ذو خَصائصَ كهربائيَّة أو مغنطيسيَّة، أن يُحْدِثَ خصائصَ مماثلةً في جِسْمٍ مُجاورٍ مِن غيرِ اتصالٍ بينَهما. أمَّا الإشراطُ فعَمَليَّةُ رَبُطٍ مُنبِّهٍ بِرَجْعٍ لم يكُنْ بينَه وبينَ ذلك المُنبِّهِ صِلةٌ في الأصل، وذلك عن طريق التّداعي [المترجم، عن المورد].

النَّظريَّاتُ لا يُحدِّدُها الإشراطُ أو الحَثُّ فحَسْبُ، بل تَستلزِمُ فَرضيَّاتٍ تجريديّةً مُنبثقةً أساسًا مِن قُدْرةِ فِطْريّة ما.

ونَجِدُه في الأعوامِ الأخيرةِ يتأرجَحُ بينَ هذَيْنِ الموقفَيْنِ (١).

### الوظيفيّة Functionanlism

ن. ت: تذهبُ الوظيفيّةُ إلى أنّ استعمالَ اللّغةِ يؤثّرُ في شَكْلِها، ورُبّما يُفهَمُ هذا بِوَصْفِه مُتغيِّرًا في مبدأ تجريبيِّ حولَ تَعلُّمِ اللّغة، مِمّا لا يعني الشّيءَ الكثير، علَى قُدْرِ ما أَفهَمُ لكنّنا قد نَفهَمُ الفِكرَ الأساسيّةَ عَلَى نحو مختلفٍ تمامًا، فقد اقترَحْتُ، وجورج ميلر، منذُ خمسةَ عشرَ عامًا، مثلًا، أنّه رُبّما يكونُ هناك «تفسيرُ وظيفيّ» لِتنظيمِ اللّغةِ في تحويلاتٍ نحويّة، مِمّا يمكنُ أن يكونَ نِظامًا جيّدَ التّصميمِ مُطابِقًا لِتنظيمٍ مُحدَّدٍ في التّذكُّرِ القصيرِ الأمَدِ والطّويلِ الأمَد، مَثلًا،

ولو استطاعَ المرءُ أَن يُبيِّنَ ذلك ، لَكان مُثيرًا. ولكنْ ماذا يعني ذلك أساسًا؟ – ماذا ستعني المُلاحَظةُ المُماثِلةُ بِالنَّسبةِ إلى عُضْوٍ بَدَنيٍّ ما ، كالقَلْبِ مثَلًا؟ لا رَيْبَ في أَنَّ القلبَ له وظيفةٌ: ضَخُّ الدَّمِ. وفي مُستطاع المرءِ أَن يقولَ عَلَى نحوٍ مقبولٍ في أَنَّ القلبَ له وظيفةٌ:

١- انظُرْ لِمَزيدٍ مِن التّفاصيل: تشومسكي، تأمّلاتٌ في اللّغة Reflections on Language.

عقليًّا إنّ بِنْيةَ القلبِ تُحدِّدُها تلك الوظيفةُ. ولكنْ هَبِي أنّنا نسألُ السّوالَ المتعلّق بِتطوّرِ الكائن: كيفَ يغدُو قَلْبُنا عَلَى ما هو عليه؟ – كيفَ ينمو في الشّخصِ مِن الجَنينِ إلى صُورتِه النّهائيّةِ في الكائنِ الحَيِّ النّاضِج؟ وليسَتِ الإجابةُ وَظيفيّةً: لا يَتطوّرُ قلبُ الشّخصِ لِأنّه سيكونُ مُفيدًا في أداءِ وَظيفةٍ مُحدَّدة، بل لأنّ البرنامجَ الوراثيّ يُحدِّدُ ما يطوّرُه عَلَى ما هو عليه.

إِنّ لِكُلِّ عضو وظائفَ مُعيّنةً ، لكنّ هذه الوظائفَ لا تُحدِّدُ التّطوّرَ الوراثيَّ الكَيْنُونيُّ لِلْكَائنِ الحَيّ وليس ثَمّة مَن سيقترحُ أنّ مجموعةً مِن الخلايا ، تُقرِّرُ أنّه قد يكونُ فِكْرةً جيّدةً أن تصيرَ قَلْبًا لِأنّ مِثْلَ هذا العُضْوِ ضَروريُّ لِضَخّ الدَّم . وإن تعَدُ هذه المجموعةُ مِن الخلايا قَلْبًا ، فذلك راجعٌ إلى المعلوماتِ الموجودةِ في «الشّيفرةِ» الوراثيّة ، التي تُقرِّرُ بِنْيةَ الكائنِ الحَيّ .

وثَمَّةَ مَجالٌ لِتفسيرٍ وظيفيً ، ولكنّه عَلَى مستوى التّطوّر . ومِن المُمكنِ أنّ القَلْبَ يتطوّرُ في مسيرةِ التّطوّر ؛ لكي يُؤدِّي وظيفةً مِن الوظائف . لكنّ هذه نقطةٌ مِن المُفيدِ أن نتذكّرَها: لا يَرتبطُ التّفسيرُ الوظيفيُّ بِالطّريقةِ التي تَتطوّرُ فيها الأعضاءُ عندَ الشّخص .

دَعِينا نَعُدْ إلى عِلْمِ اللّغةِ: فههنا يمكنُ أن تُوضَعَ مُلاحَظاتُ مُماثِلة، وفي حُدودِ ما أُوتيتُ مِن عِلْم، لَمّا يُقترَحْ أيُّ مبدأ وظيفيٍّ ذي حَظَّ كبيرٍ مِن المعقوليّة الظّاهريّةِ حتّى الآنَ. ولكنْ هَبِي أنّ أحَدًا يَفترضُ مبدأ يقولُ: إنّ شَكْلَ اللّغةِ هو كذا وكذا لِأنّ امتلاكَ ذلك الشَّكْلِ يسمَحُ بِأَداءِ وظيفة – إنّ اقتراحًا مِن هذا القبيل، سيكونُ مُناسِبًا عَلَى مستوى التّطوّر (تطوّر الأنواع، أو تطوّر اللّغة)، وليس عَلَى مستوى اكتسابِ اللّغة لدى شخصِ؛ سَيفترضُ المرءُ مِثْلَ ذلك.

م. ر.: وفي المُحصِّلةِ، فإنّه عَلَى قَدْرِ ما يكونُ عِلْمُ اللَّغةِ عندَكَ نظريّةً في اللَّغةِ وفي اكتسابِ اللَّغةِ لدى الأفراد، يَعِزُّ تَبنِّي الوظيفيّةِ بِوَصْفِها مبدأً

أساسيًّا. وخِلافًا لِذلك، يكونُ في مقدورِ المرءِ أن يَلحَظَ أنّ مشروعيّة العلاقةِ التّواقُفيّةِ بينَ الوظيفةِ والبِنْيةِ ليسَتْ مُشكِلةً حتّى بِالنّسبةِ إلى عُلَماءِ اللّغةِ الوظيفيّينَ، لِأنّ مُرادَهم وَصْفُ مادّةِ اللّغة، وليس تفسيرَ اكتساب اللّغة.

ن. ت .: أشكُّ في أنَّ اللَّغويِّينَ الوظيفيِّينَ سَيُقِرُّونَ هذا التَّمييزَ. وإن كانوا يَقصِدُونَ أَنَّ التَّطوّرَ الوراثيَّ الكَيْنُونيَّ تُوجِّهُه حِساباتٌ وظيفيّةٌ، فإنّ ذلك يبدو لي معقولًا ظاهريًّا كمعقوليّة اقتراح أنّ تطوّرَ القَلْبِ عندَ الشّخص تُوجّهُ الفائدةُ في امتلاكِ عُضْوِ يَضخُّ الدّمَ، ويُوشِكُ أيضًا أن يُؤيّدَه الدّليلُ الواقعيّ. أو قد يقولونَ إنّ المَسائلَ المُتعلِّقةَ بِأساسِ اكتسابِ اللُّغة لا تُهمُّهم. ومهما يكُنْ، فإنَّ النَّقطةَ الحاسِمةَ تتمثّلُ لي في أنّه ليس هناك نِقاشٌ حقيقيٌّ بِشَأْنِ مشروعيّةِ الوظيفيّةِ عَلَى المستوى الغامِض عمومًا ، الذي نُناقِشُ وَفْقًا له التّطوّرَ الافتراضيّ لِلأنواع ، أو في دِراسةِ التّحوّلِ اللّغويّ؛ وليس ثَمّةَ طريقةٌ معقولةٌ لِإثارةِ الفِكَرِ الوظيفيّة بِوَصْفِها مفهوماتٍ تفسيريّةً عَلَى المستوى التّزامُنيّ أو الوِراثيِّ الكَيْنُونيّ، عَلَى قَدْرِ ما أفهَمُ. ويَلوحُ لي مُهمَّا أيضًا أن نَتفادَى بعضَ التّبسيطِ بِشَأْنِ استعمالِ اللّغة. ولا مُسوِّغَ لِلاعتقادِ - وأُكرّرُ ما أَراهُ ثانيةً - بِأَنّ اللّغةَ «جوهريًّا» تَخدُمُ أهدافًا وَسِيليّة (\*)، أو أنّ (الهدفَ الجوهريَّ) لِلّغةِ هو (التّوصيل)، عَلَى غِرارِ ما يُقالُ في أحيانٍ كثيرةٍ ، عَلَى الأقلِّ إن نحنُ قَصَدْنا بِ «التّوصيل» شيئًا مِن قَبيل نَقْل معلوماتٍ أو إقناع بِاعتقاد. ومَن يَزعُمْ أنَّ هذا هو الهدَفُ الأساسيُّ لِلَّغةِ فعَليه أن يُبيِّنَ تمامًا ماذا يقصِدُ به، ولِماذا يؤمنُ بِأنَّ هذه الوظيفةَ، وليس سِواها، مُهمَّةٌ عَلَى نحو فَذَّ. وتُستعمَلُ اللَّغةُ بِطَرائقَ كثيرةٍ مُتباينة. فقد تُستعمَلُ في نَقْل المعلومات، لكنّها

تُحقِّقُ أيضًا أهدافًا أُخَر: إقامةَ العلاقاتِ بينَ النَّاس، والتَّعبيرَ أو إيضاحَ الفِكْر،

<sup>\*-</sup> يريد تشومسكي أهدافًا هي نفسُها وسائل لغايات أُخرى [المترجم].

وفي اللَّعِبِ، وفي النَّشاطِ العقليِّ المُبدِع، وفي الإدراكِ، وهَلُمَّ جَرَّا، وأحسَبُ أنّه ليس ثَمَّةَ داعٍ لِمُوافَقةِ وَضْعٍ مُمتازٍ لِواحِدٍ أو أكثرَ مِن هذه الأشكال. وإن أُرغِمْتُ عَلَى التّخيُّرِ، فسيكونُ عَلَيَّ أن أقولَ شيئًا تقليديًّا تمامًا وفارِغًا نِسْبيًّا، تُستعمَلُ اللّغةُ أساسًا لِلتّعبير عن الفِكْر.

ولا أَعرِفُ سَببًا لِإفتراضِ أنّ الأهداف الوسيليّة، أو نَقْلَ معارف حَوْلَ اعتقاداتِ الإنسان، أو أفعالًا أُخَر، يُعقَلُ أن تُدعَى «تَوْصِيلًا» (يُستثنَى مِن هذا طبعًا أن يُستعمَلَ المُصطَلَحُ عَلَى نحو فارغ)، لها أهميّةٌ فَذّةٌ مُقارَنةً بِاستعمالاتٍ متميّزةٍ أُخَرَ لِلّغة، والحَقُّ أنّ ما يُقصَدُ إليه حِينَ يُؤكَّدُ أنّ كذا وكذا هو هدَفُ لِلّغة، أو هدَفُها الأساسيُّ، بعيدٌ عن الوضوح.

ونقولُ مرّةً أُخرى إنّ هذا التّعدُّدَ في الأشكالِ مُميِّزُ لِاستعمالِ اللّغةِ الأكثَرِ ابتذالًا وعاديّةً.

ومِن العَسيرِ أَن نَعرِفَ بِدِقّةٍ مَا يُريدُ النّاسُ حِينَ يقولُونَ إِنّ اللّغةَ «جوهريًّا» وَسيلةٌ لِلتّوصيل، وإِن أنتِ أَلحَحْتِ عليهم أَمَدًا قصيرًا ثمّ سألتِهم لِتكوني أكثرَ دِقّةً، فستجدينَ، مثلًا، أنّهم يُضمّنونَ «التّوصيلَ» نَجْوَى النّفْس، ومتى تُسلّمي بِذلك، تَفقِدْ فِكْرةُ التّوصيلِ مضمونَها كُلّه؛ إِذ يَغدُو التّعبيرُ عن الفِكْرِ نوعًا مِن التّوصيل، وتبدو هذه الاقتراحاتُ إمّا زائفةً وإمّا فارغةً تمامًا، مُعتمِدةً عَلَى التّفسيرِ المُقدّم، حتى في أشد الحاجة، وإنّه لَغامضُ تمامًا أَن تَظلَّ تلك المُناقَشةُ مُبْهَمةً، وليس لَدَيَّ فِكْرةٌ عن مبعَثِ أَن يُصاغَ مِثلُ هذه الاقتراحاتِ عَلَى هذا النّحو غالبًا، وبِمِثْلِ هذه الحَماسةِ في كُلِّ الأوقات، أو: إلامَ يُفترَضُ أَن تُشيرَ في أَرْضِ الواقع، والسّؤالُ الحَماسةِ في كُلِّ الأوقات، أو: إلامَ يُفترَضُ أَن تُشيرَ في أَرْضِ الواقع، والسّؤالُ الحقيقيُّ هو: كيفَ يعمَلُ هذا الكائنُ الحَيُّ، وما بِنْيتُه العقليّةُ والبدَنيّة؟

م. ر.: حَظِيَتِ التّجريبيّةُ (وخاصّةً الوظيفيّةَ) بِنَجاحٍ هائل. ومعَ كُلِّ البراهينِ التي قُدَّمَتْ لِإثباتِ أَخطائها، ما تزالُ اليومَ الفلسفةَ السّائدةَ. فإلامَ تعزو ذلك النّجاحَ، تلك القُدْرةَ عَلَى البقاء؟ – إلى اقترانِ الإديولوجيا والسّياسة؟

ن. ت.: عندَ هذه النقطة علينا أن نكونَ يقظينَ، لِأنّنا ههنا نَدخُلُ مجالَ التّأمُّلِ، وحِينَ تكونُ بعضُ الفِكرِ هي السّائدة يكونُ معقولًا جدًّا أن نتساءلَ عن السّبب. قد يكونُ السَّببُ أنّها تُعدُّ صَحيحةً ظاهريًّا، وأنّها قد مُحِّصَتْ، إلخ، أمّا حِينَ تكونُ مِن دُونِ أُسُسِ تجريبيّة، وحِينَ تتمتّعُ بِقَدْرٍ ضئيل مِن معقوليّةٍ ظاهريّة أوّليّة، فإنّ السّؤالَ يَبرزُ عَلَى نحو أكثرَ دِقّةً: رُبّما تَقَعُ الإجابةُ حقًّا في مَيدانِ الإديولوجيا. طبيعيُّ أنّ المُناقشةَ هنا ينبغي أن تكونَ غيرَ مُباشِرة، لأنّه ليس بينَ أيدينا أيّةُ وَسيلةٍ مُباشِرة لِتحديدِ الأساسِ الإديولوجيّ لِلْقَبولِ الذي يُوصِلُنا إليه مبدأُ مُعيَّن.

رُبّما يَرتبِطُ التّصوّرُ الوَسيليُّ لِلّغةِ بِالاعتقادِ العامِّ في أنّ الفِعْلَ الإنسانيَّ ومُبدَعاتِه، إضافةً إلى البِنْيةِ العقليّةِ لِلْكائناتِ البشريّة، مُصمَّمةٌ لِتَلْبيةِ مَطالبَ جَسَديّةٍ مُعيَّنة (الغذاء، الرّفاهة، الأمان، إلخ،) فَلِمَ نُحاولُ إخضاعَ إنجازٍ عقليّ وفَنّيّ إلى حاجاتٍ أوّليّة؟

هل جاذبيّةُ المُتغيّراتِ المُتعدِّدةِ في المذهبِ التّجريبي قائمةٌ عَلَى التّحقّقِ التّجريبيّ ؟ بِصُعوبةٍ بالغة وفليس ثَمَّةَ تَحقّقُ كهذا وهل هي مُستمدّةٌ مِن الطّاقةِ التّفسيريّةِ لِهذه المُتغيِّرات؟ - لا ، لأنّها تستطيعُ أن تُفسِّر تفسيرًا ضئيلًا وهل ترجعُ إلى مُشابَهةٍ ما لأنظِمةٍ أُخَرَ نَعرِفُ عنها أكثر ؟ - لا ونقولُ ثانيةً إنّ الأنظِمة المعروفة في عِلْمِ الأَحْياءِ مختلفةٌ كُليًّا ويبدو ذَكاءُ الحَيوانِ مختلفًا تمامًا وكذا أيضًا البنى الجَسَديّةُ لِلْكائنِ الحَيِّ البشريّ أمّا الفرضيّاتُ العقلانيّةُ التي في مقدورِنا أن نقتر حَها لِتفسيرِ سِيادةِ المذاهِبِ التّجريبيّة ، فلا تُطبَّق .

ينبغي أن يُلْحَظَ أنَّ المذهَبَ التَّجريبيَّ لم يكُنْ قد «سُلِّمَ به» لِأمدٍ طويلٍ

فَحَسْبُ، فقد شُكِّكَ فيه بِقُوّةٍ، لكنّه اتُّخِذَ، حقَّا، عَلَى نحوٍ ضِمْنيٍّ، إطارًا ينبغي أن يَتقدَّمَ فيه التّفكيرُ والبحث.

ولَعلُّه يمكنُ بعدَئذٍ أن يُفسِّرَ عاملٌ نَفْسيٌّ ما بِطَريقةٍ طبيعيَّةٍ مبعثَ تَبنِّي وِجْهةٍ النَّظَرِ هذه عَلَى نطاقٍ واسع. وفي مقدورِنا أن نسألَ أنفسَنا: مَن يقبَلُ هذه المذاهِبَ ويَنشُرُها؟ – المثقّفونَ – أساسًا – ومِنهم العُلَماءُ وغيرُ العُلَماء. ما الدَّوْرُ الاجتماعيُّ لِلْمُثَقَّفِينَ؟ عَلَى غِرارِ مَا أَسلَفْتُ، هم يمتلكونَ جيِّدًا المُعالَجةَ البارعةَ والتّوجية الاجتماعيَّ في صُورِه المتنوّعةِ جميعًا. ويمكنُ القولُ، مثَلًا، إنّه في تلك الأنظِمةِ التي تُدعَى «اشتراكيّةً»، ينتمي المُثقَّفونَ التَّقْنيّونَ إلى العِلْيةِ التي تُصمِّمُ النّظامَ الإديولوجيّ، وتقومُ بالدّعايةِ له، وتُنظِّمُ وتُوجِّهُ المجتمَعَ، وتلكم حَقيقةٌ كثيرًا ما لَحَظها اليسارُ غيرُ البَلْشَفيّ. وقد أشار (ولتر كندال Walter Kendal)، مثلًا، إلى أنّ لِينينَ في كُتيّباتٍ مِن قَبيلِ «ماذا يمكنُ أن يُفعَلَ What Is To Be Done» تَخَيَّلَ «البروليتاريا» لَوْحًا أَمْلسَ a tabula rasa ينبغى أن يَطبَعَ فيه المُثقَّفونَ «الرّاديكاليّونَ» وَعْيًا اجتماعيًّا. والمَجازُ هنا مَجازٌ مُوَفَّقٌ. ويرى البلاشِفةُ أنّ المُثقَّفينَ «الرّاديكاليّينَ» ينبغي أن يَجْلِبُوا وَعْيًا اجتماعيًّا لِلْجَماهير مِن الخارج، ولِأنَّ المُثقَّفينَ أعضاءٌ في الحزب، علَيهم أن يُنظِّموا المجتمَعَ ويُوجِّهوهُ ابتغاءَ إظهارِ «البِنَي الاجتماعيّة» في عالَم الواقع.

هذه المنظومةُ مِن الاعتقاداتِ تُوافِقُ تَمامًا مَطالِبَ المُثقَفينَ المُتحكِّمينَ بِالمَيدانِ التَّقْنيّ: إذ تُعطيهم نَصيبًا كبيرًا في الفِعْلِ الاجتماعيّ. وابتغاءَ تبريرِ مِثْلِ هذه المُمارَسات، يكونُ مُفيدًا أن نَعتقِدَ أنّ الكائناتِ البشَريّةَ كائناتُ حَيّةُ خاويةُ الوِفاضِ، مُنقادةٌ، مُيسَّرُ توجيهُها، سَهْلُ حُكْمُها، وهَلُم جَرَّا، وليس بِها حاجةٌ حقيقيّةٌ إلى أن تُقاتِلَ لِتَجِدَ طريقَها الخاصَّ ولِتُحدِّدَ مصيرَها. ولِذلك تكونُ التّجريبيّةُ مُناسبةً تمامًا. ومِن ثَمّ قد يكونُ غيرَ مُثيرٍ لِلدّهشةِ مِن وِجْهةِ النّظرِ هذه، أنّ إنكارَ

أيِّ «طَبْع بشَريّ جوهريّ» ظاهرةٌ بارزةٌ جدًّا في جزءٍ كبيرٍ مِن عقيدةِ اليَسار.

وعَلَى نحوٍ مُماثِل، يَتمتّعُ المُثقَّفونَ المُعاصِرونَ في مجتمعٍ رَأْسِمالي و كمُجتمعِ الولاياتِ المتحدة، مثلاً - بِحَقِّ معلومٍ مِن الاعتبارِ والتّفوذِ مِن خِلالِ خِدْمةِ الدّولة، وكذا فإن الشّيءَ نفسَه يكادُ ينطبقُ عَلَى المُثقّفينَ اللّيبراليّينَ في الغرب، وتتضمّنُ خِدْمةُ الدّولةِ المُناوَرةَ في الميدانِ الاجتماعيّ، والحِفاظ عَلَى الإديولوجيا الرّأسِماليّة والأعرافِ الرَّأسِماليّة، ضِمْنَ إطارِ رَأسِماليّةِ الدّولةِ، وفي هذه الحالِ أيضًا، يكون مفهومُ كائنٍ حَيٍّ مُفرَّغ مُفيدًا، ويبدو قريبًا مِن الصّوابِ أنّ الذين يُتبنّونَ إديولوجيا الدّولةِ والذين يُديرونَ أعمالَها يَروقُهم هذا المبدأ؛ لأنّه مُناسِبٌ جدًّا لهم في إزالةِ كُلِّ عائقٍ أخلاقي أمامَ المُناوَرةِ والتسلّط،

وتَنطبِقُ هذه المُلاحَظاتُ عَلَى القَرْنِ الماضي فحسبُ، تقريبًا. أمّا قبلَ ذلك فإنّ الوضعَ مختلفٌ نِسْبيًا. ولا رَيْبَ في أنّ التّجريبيّة في عهدٍ مُبكّر كانَتْ مصحوبةً بِمبدأ اجتماعيًّ تَقدّميّ، خاصّةً بِاللّيبراليّةِ الكلاسيكيّة؛ مع أنّ الحالَ لم تكُنْ كذلك دائمًا، علَى غِرارِ ما أسلَفْنا. ويمكنُ أن يَذكُرَ المرءُ فِكْرَ الشّابِ ماركس، الذي كان بعيدًا عن المبدأ التّجريبيّ في الرّوح. فلِمَ هذا الرّبطُ بينَ الفِكْرِ الاجتماعيِّ التقدّميّ والمبدأ التّجريبيّ؟. رُبّما لأِنّ التّجريبيّةَ بدَتْ تمتلكُ – وقد المتلكَثُ علَى نحوٍ ما – مضموناتٍ اجتماعيّةً تقدّميّةً، خِلافًا لِلرَّجْعيّةِ والمبادئ الجَبْريّةِ التي أُقيمَتْ وَفْقًا لها البِنَى الاجتماعيّةُ الموجودةُ، والعُبوديّةُ والحُكْمُ الفَرْديُّ والسّلطةُ الإقطاعيّةُ، عَلَى طبيعةٍ بشَريّةٍ ثابتة، وفي مُقابِلَ ذلك المبدأ، الفَرْديُّ والسّلطةُ الإقطاعيّةُ، عَلَى طبيعةٍ بشَريّةٍ ثابتة، وفي مُقابِلَ ذلك المبدأ، ظهرَتْ فِكْرةُ كَوْنِ الطّبيعةِ البشريّةِ نِتاجًا تاريخيًّا ذا مضمونٍ تَقدُّميّ، عَلَى غِرارِ ما فعلَتْ أيضًا طوالَ المرحَلةِ الأولى مِن التصنيع الرّأسِمالي.

وقد ذهبتِ المَبادئُ الجَبْريّةُ التي نَحنُ بِصَدَدِها إلى أنّ بعض النّاسِ وَلَكَتْهم أُمّهاتُهم ليكونوا عَبيدًا، بِفِعْلِ طبيعتِهم الخاصّة، أو تأمّلي اضطهادَ المَرْأة، الذي

بُنيَ أيضًا عَلَى مِثْلِ هذه المفهومات. أو العمَلَ المأجور: يُعَدُّ الاستعدادُ لِتأجيرِ النَّفْسِ في السّوقِ، إِحْدَى الخاصّيّاتِ البشَريّةِ الأصليّةِ والثّابتة، في تَعْدِيلٍ لِـ «الجَوهَرِ البَّشَريّ» مُميّزٍ لِعَصْرِ الرّأسِماليّة.

وأمامَ مبادئَ كهذه ، يكونُ طبيعيًّا بِالنّسبةِ إلى المُدافِعينَ عن التّغييرِ الاجتماعيّ أن يَتبنَّوا الموقفَ المُتطرِّفَ ، الذي يذهَبُ إلى أنّ «الطّبيعةَ البشَريّةَ» أسطورةٌ ، ولا شيءَ إلّ هو نتاجٌ لِلتّاريخ . لكنّ ذلك الموقفَ غيرُ صَحيح . إذ تُوجَدُ طبيعةٌ بشَريّةٌ ، وهي ثابتةٌ ، خلا تغيّراتٍ حَيَويّةٍ في الأنواع .

م. ر.: غير أنّ ذلك ليسَ تَحديدَ الطّبيعةِ البشَريّة نفسَه، إذ لم تَعُدِ المسألةُ مسألةً تحديدِ «سيكولوجيّةِ» الشّخصيّةِ الفَرْديّة.

ن. ت.: مِن المُحقَّقِ أَنّنا نَستطيعُ التّمييزَ بينَ نظريّاتٍ تُحدِّدُ وَضْعًا اجتماعيًّا مُحدَّدًا لِأفرادٍ أو جَماعاتٍ خاصّة بِفِعْلِ طبيعتِهم الجوهريّة المزعومة (كأن يُقالَ إنّ مُحدَّدًا لِأفرادٍ أو جَماعاتٍ خاصّة بِفِعْلِ طبيعتِهم الجوهريّة المزعومة (كأن يُقالَ إنّ بعضَهم يُولَدونَ لِيكونوا عَبيدًا)، ونظريّاتٍ تذهَبُ إلى أنّ ثَمّةَ بعضَ الثّوابِتِ الحَيويّةِ المُميّزة لِلأنواع، التي يُمكِنُ طبعًا أن تَتّخِذَ أشكالًا مُتباينةً جدًّا حِينَ يتغيّرُ المُحيطُ الاجتماعيُّ الماديّ.

هناكَ الكثيرُ مِمّا يمكنُ أن يُقالَ بشأنِ هذه المَسائلِ جميعًا. ويَلُوحُ لِي أَنّه في مُستطاعِ المرءِ أن يقترحَ، في أسلوبٍ تأمّليّ قَويّ، أنّ عواملَ كالعوامِلِ التي أتيتُ مُستطاعِ المرءِ أن يقترحَ، في أسلوبٍ تأمّليّ قويّ، أنّ عواملَ كالعوامِلِ التي أتيتُ عَلَى ذِكْرِها تدخّلَتْ في نَجاحِ التّجريبيّةِ بينَ المُثقّفينَ. وقد ناقَشْتُ هذه المسألةَ عَلَى عَجَلٍ في كتابي «تأمّلات في اللّغة Reflections on Language»، عَيَى عَجَلٍ في كتابي «تأمّلات في اللّغة عَين أنّ التّفكُّر في مَسائلِ الإديولوجيا حَيثُ أكّدتُ النّقطةَ الخطيرةَ والمُهْمَلةَ أحيانًا في أنّ التّفكُّر في مَسائلِ الإديولوجيا مستقلُّ تمامًا عن مَشروعيّةِ المبادئ المُحدَّدة، التي نَحنُ في صَدَدِها؛ وحِينَ تحظى مَبادئ ضئيلةُ القِيمةِ بِثِقةٍ كبيرةٍ ومُطلَقة، تغدو التّأمّلاتُ التي مِن هذا القبيلِ مناسبة جدًّا.

وفي «التّأمُّلاتِ» ذكرْتُ أيضًا أنّه حتّى في المَراحِلِ الأولى ليس واضحًا ما إن كانَتِ التّجريبيّةُ مبدأً «تقدّميًّا» حقًّا مِن وِجْهةِ تأثيرِها الاجتماعيّ، كما هو المُفترَضُ عَلَى نطاقٍ واسع جدًّا. وهناك، مثلًا، جُهدٌ مُثيرٌ نِسْبيًّا في الأعوام القليلةِ الماضية حولَ الأُصولِ الفلسفيّةِ لِلْعِرْقِيّةِ، خاصّةً لدى (هاري براكن القليلةِ الماضية حولَ الأُصولِ الفلسفيّةِ لِلْعِرْقِيّةِ، خاصّةً لدى (هاري براكن القليلةِ الماضية حولَ الأُصولِ الفلسفيّةِ لِلْعِرْقِيّةِ، خاصّةً لدى (هاري براكن جزئيًّا بِوَصْفِه شيئًا مُلازِمًا لِلنظامِ الاستعماريّ، لأِسبابِ جَليّة تمامًا، وإنّها لَحقيقةٌ أنّ بعضَ الفلاسفةِ التّجريبيّينَ الكِبارِ (مِن مِثْل لُوك)، كانوا مُرتبطينَ بالنظامِ الاستعماريّ في حَيَواتِهم الحِرْفِيّة، وأنّ المواقفَ العِرْقِيّة تقدَّمَتْ، علَى الجُمْلة، في هذه المرحلة بِتأثيرِ فلاسفةٍ كِبار، بينَ آخَرين، ورُبّما يكونُ معقولًا التّفكيرُ في في هذه المرحلة بِتأثيرِ فلاسفةٍ كِبار، بينَ آخَرين، ورُبّما يكونُ معقولًا التّفكيرُ في أنّ نَجاحَ العقائدِ التّجريبيّة، في بعضِ الدّوائرِ عَلَى الأقلّ، يُمكنُ أن تُرافِقَه حقيقةُ أنّ نَباحً العقائدِ التّجريبيّة، في بعضِ الدّوائرِ عَلَى الأقلّ، يُمكنُ أن تُرافِقَه حقيقةُ المُهوماتِ التّقليديّةِ عن «الجَوْهَر البشريّ».

وقد مضى براكن، عَلَى نحو يبدو لي مقبولًا، إلى القولِ إنّ المبدأ العِرْقيَّ يُثيرُ مُشكِلاتٍ تتّصِلُ بالمفهوماتِ في إطارِ العقائدِ الثّنائيّة، أعْني، إن هي أُخِذَتْ بِحِدّيّة، وتُثيرُ الثّنائيّةُ الدّيكارتيّةُ ما سَمّاهُ «عائقًا مفهوميًّا مُعتدِلًا» لِلْمَبدأ العِرْقيّ. وللسّببُ في ذلك بسيطٌ، إذ يُميِّزُ المبدأُ الدّيكارتيُّ البشرَ بِوصْفِهم كائناتٍ مُفكِّرة: إذ هم مُتميّزونَ «ميتافيزيقيًّا» عن غيرِ البشر، ويمتلكونَ جوهرًا مُفكِّرًا (res cogitans)، وهو جَوهرًا مُفكِّرًا (res بيضرٌ» وثابِتٌ – ليس له لَونٌ، مثلًا، وليس هناك «عُقولٌ سُودٌ» أو «عُقولٌ بيضرٌ». إمّا أن تكونَ آلةً، وإلّا فأنتَ كائنٌ بَشَريٌّ، كأيِّ كائنٍ بشَريًّ آخرَ في التَكوينِ الأساسيّ، والاختلافاتُ سَطْحيّةٌ، وغامضةٌ: لا تأثيرَ لها في الجَوهرِ الإنسانيِّ الثّابت.

وأحسَبُ أنّه مِن غيرِ المُبالَغةِ أن نرَى في المبدَأ الدِّيكارتيّ عائقًا مفهوميًّا -

وهو عائقٌ مُعتدِلٌ، كما يُبيِّنُ براكن بِحَذَرٍ - أمامَ العِرْقِيَّة، ومِن وِجْهةٍ أُخرى، فإنَّ الإطارَ التَّجريبيَّ لا يُقدِّمُ تَمْييزًا تمثيليًّا لِلْجَوْهَرِ البشَريِّ، والشَّخصُ مجموعةُ خاصِّيَاتٍ عارِضةٍ، واللّونُ إحداها، ومِن ثَمّ يكونُ سَهْلًا، نِسْبيًّا، أن نَصوغَ العقائدَ العِرْقيَّةَ في هذا الإطار، معَ أنّ ذلك غيرُ مُحتَّم.

لا أُريدُ أن أُضخِّمَ أهميّةَ هذه التّأمّلات، لكنْ ما هو جَديرٌ بالبحث، هو مسألةُ كَوْنِ الإديولوجيا الاستعماريّة استغلَّتْ حَقًّا الإمكانيّاتِ التي وفرّها المبدأ التّجريبيُّ لِتَصُوغَ، بِسُهولةٍ كبيرة، نوعًا مِن العقائدِ العِرْقيّةِ التي استُعملَتْ لِتبريرِ التّحريبيُّ لِتَصُوغَ، بِسُهولةٍ كبيرة، نوعًا مِن العقائدِ العِرْقيّةِ التي استُعملَلْ لِتبريرِ الاستعمارِ والاضطهاد، ومِن المُؤكَّدِ أنّ التّأمّلاتِ الموصوفة بِعِنايةٍ التي اقتُرِحَتْ لِلْبحث، قد أثارَتِ استجابةً هِستيريّةً نِسْبيًّا، وتزييفًا صَريحًا، عند قِسْمٍ مِن مجموعةٍ مِن الفلاسفة – مِمّن هم، كما لاحظ براكن، مُستعِدونَ تمامًا لِبَحْثِ، وحتيى تقديمٍ، مُقترَحاتٍ واضحةٍ جدًّا بِشَأنِ علاقةٍ مُحتمَلةٍ بينَ العقلانيّةِ وعقائدَ اضطهاديّةٍ مختلفة، مِنها العِرْقيّةُ، مِمّا يَشِي بأنّ هؤلاء الفلاسفة قد ضاقوا بِهَدَفِ البحثِ وليس بِطبيعته.

وعَلَيَّ أَن أَوْكَدَ ثَانِيةً أَنَّ هذه التَّأَمَّلاتِ، أَو أَيَّةَ تَأْمَّلاتٍ أُخَرَ بِشَأْنِ العواملِ الإديولوجيّة أو الاجتماعيّة التي تُسهِمُ في نجاحِ أيِّ مبدأ، ينبغي أن تُقدَّر لِما هي عليه: تأمّلاتُ هي في أحسَنِ الأحوالِ مُوحِيةٌ، ونقولُ ثانيةً إنّ المَسائل التي مِن هذا الصِّنْف، تَظهَرُ خاصّةً حِينَ يحظَى مبدأً ما بِقَدْرٍ كبيرٍ مِن الجاذبيّةِ والنّجاحِ بينَ المُثقّفينَ معَ ضآلةِ التّأييدِ الواقعيّ أو القِيمةِ التّفسيريّة، وتلكم حالُ التّجريبيّة، فيما أرى.

م. ر.: وهكذا تلقَى التّجريبيّةُ الدَّعْمَ مِن كُلِّ مِن اليمينِ واليَسار... ويُوضِحُ ذلك مبعثَ الهُجومِ الذي كثيرًا ما يَتعرّضُ له النّحوُ التّوليديُّ مِن جانِبِ المُثقَّفينَ التّقدّميّينَ، وعَلَى نحو دقيقٍ بِسَببِ إشارتِكَ إلى فَرْضيّةِ «الفِكرِ الفِطْريّةِ innate ideas» كما تُسمَّى، أي التّقييداتِ

الخِلْقيّةِ المفروضةِ عَلَى اللّغة. وتُتّهَمُ هذه الفَرْضيّةُ بِالمثاليّة.

ن. ت: ذلك صَحيحٌ، كما تَقُولينَ أنتِ. أمّا التّمييزُ فغيرُ عَقْلانيّ البتّة. وسَيَرى المادّيُّ الأمينُ لِمَبدئِه بَداهةً، أن يكونَ لِلْعَقْلِ بِنَى فِطْرِيّةٌ مُهمّةٌ جدًّا، تُحقَّقُ مادّيًّا عَلَى نحو مِن الأنحاء. ولِمَ ينبغي أن يكونَ مُختلِفًا؟ – وعَلَى غِرارِ ما أسلَفْتُ، إن افترَضْنا أنّ الكائناتِ البشريّة تنتمي إلى العالم الحَيَويِّ، كان علينا مِن ثَمّ أن نتوقع أنّها مُماثِلةٌ لِلْعالَمِ الحَيَويِّ كُلّه. وتكوينُها البدنيُّ، وأعضاؤها، ومبادئُ النضجِ، تُحدَّد وراثيًّا، ولا مُبرِّر لإفتراضِ أنّ العالمَ العقليَّ استثناءٌ مِن هذا المبدأ. والفَرْضيّةُ التي تأتي إلى الذّهنِ طبيعيًّا هي أنّ هذه الأجهزة العقليّة، غير المألوفة في العالم الحيويّ بِسَبِ تعقيدِها المُفْرِط، تُبرِزُ الخاصّيّاتِ العامّةَ لِلأجهزةِ الحيويّ بِسَبِ تعقيدِها المُفْرِط، تُبرِزُ الخاصّيّاتِ العامّةَ لِلأجهزةِ الحيويّةِ المعروفة.

وسَأُوكَدُ مرّةً أُخرى أنّه حتّى البُحوثُ النّوعيّةُ مِن الطِّرازِ الأكثرِ وضوحًا، تذهَبُ إلى هذه النّتيجة: مِن الصّعبِ أن نرى تفسيرًا آخَرَ لِحقيقةِ أنّ البِنَى البالغةَ التّركيبِ والتّعقيدِ تُكتسَبُ بِطريقةٍ مُتماثِلةٍ بينَ الأفرادِ جميعًا، عَلَى أساسِ مُعطَياتٍ مُحدَّدةٍ جدًّا وناقصةٍ غالبًا.

م. ر.: ما يَزالُ بعضُ عُلَماءِ النَّفْسِ يُحاولونَ جَعْلَ القُرود تَتكلَّم؛ ونتيجةً لِذلك يُنكرونَ الاختلافَ النَّوعيَّ بينَ الكائناتِ البشَريّة والحَيوانات، ذلك الاختلاف الذي اختَرْته مِن المذهَبِ الدَّيكارتيّ وأقرَرْته ثانيةً في ضوءِ عِلْمِ الأحياءِ الحديث. هل يَتّخِذُ أولئك المُعارضونَ لِ «الفِطْرانيّة فلموءَ عِلْمِ الأحياءِ الحديث، هل يَتّخِذُ أولئك المُعارضونَ لِ «الفِطْرانيّة الموقفَ نفسَه كعُلَماءِ النَّفْس هؤلاء؟

ن. ت.: لا أُريدُ أن أتكلّمَ نِيابةً عن الآخرين، ودَعِينا نبحَثْ مسألةَ الفَرادةِ البشَريّة هذه. تَخيّلي عالِمًا مِن المِرِّيخ يَدرُسُ الكائناتِ البشَريّة مِن الخارج، مِن دُونِ أيِّ تَحامُل. هَبي أنّ لَدَيهِ مِقْدارًا كبيرًا مِن الوقتِ تحتَ تصرّفه، وليكنْ آلافَ دُونِ أيِّ تَحامُل. هَبي أنّ لَدَيهِ مِقْدارًا كبيرًا مِن الوقتِ تحتَ تصرّفه، وليكنْ آلافَ

الأعوام. سيَلْحَظُ مُباشَرةً أنّه يُوجَدُ عَلَى الأرضِ كائنٌ حَيٌّ فَلُّ، تَتغيّرُ ظُروفُ حَياتِه تغيّرًا كبيرًا دُونَما تغيّراتٍ مُرافِقةٍ في تكوينِه، أي، إنسانٌ حَديثٌ. القِرَدةُ والسّعادينُ تعيشُ كما عاشَتْ منذُ ملايينِ الأعوام، بينَما تتغيّرُ حَياةُ الإنسانِ عَلَى نحو مُفْرطٍ وسريع جدًّا. فقد تنوّعَتْ تنوّعًا هائلًا ، معَ أنّه ليس ثَمّةَ تنوّعٌ مُرافِقٌ ضِمْنَ الأنواع البشَريّة. خُذِي طفلًا مِن العَصْرِ الحَجَريّ ورَبّيهِ في نيويورك: سيغدو نيويوركيًّا. رَبِّي طفلًا أمريكيًّا في غينيا الجديدة، سيغدو وَطَنيًّا بابُواويًّا (\*) Papuan native فالاختلافاتُ الوِراثيَّةُ يَجِدُها المرءُ سَطْحيّةً وليسَتْ ذاتَ شأن، إلّا أنّ الكائناتِ البشريّة تمتلكُ خاصّيّةً استثنائيّةً تتمثّلُ في أنّها قادرةٌ عَلَى أن تحيا بِطَرائقَ مختلفة جدًّا. والكائناتُ البشَريّةُ تمتلكُ تاريخًا، ونشأةً حَضاريّةً، وتحيّزًا ثقافيًّا. وإنّ أيّ عالِم نَزيهٍ ينبغي أن تُثيرَه الاختلافاتُ النّوعيّةُ بينَ الكائناتِ البشَريّة والكائناتِ الحَيَّةِ الأُخرى، عَلَى قَدْرِ ما يُثيرُه الاختلافُ بينَ الحشَراتِ والفَقاريّات. وإلّا، فسيكونُ لا عقلانيًّا حقًّا. خُذِي معيارًا أوّليًّا: التّكاثُر. في هذا المنحَى تكونُ الكائناتُ البشريّةُ نوعًا ذا تفوّقِ حيويِّ ملحوظ . رُبّما إن لم تُقارِنيها بالحشَراتِ - أو الدّجاج (لكنّ التّكاثُر هنا ينشأُ في الواقع عن تَدخُّلِ الإنسان) - أمّا مُقارَنةً بِكائناتٍ حَيّةٍ عُلْيا، كالقِرَدةِ أو الشّمبانزي مثلًا، فإنّها أكثرُ تكاثرًا. وهكذا فإنّ الكائناتِ البشريّة، في الاعتباراتِ الأكثَرِ بدائيّةً، مختلفةٌ تمامًا. وليس ثَمّةَ عالِمٌ يمكنُ أن يُخفِقَ في إدراكِ ذلك.

وحتى المُلاحَظةُ العابرةُ جدًّا تكفي لِإظهارِ أنّ هناك اختلافاتٍ نوعيّةً بينَ البُشرِ وكائناتٍ حَيّةٍ مُعقَّدة أُخَر، وينبغي أن تُوضَح، وإن يبحَثْ مُراقِبُنا المِرّيخيُّ المُفترَضُ أكثرَ قليلًا، فسَيجِدُ أنّ الكائناتِ البشريّةَ فَذّةٌ في اعتباراتٍ عديدة،

<sup>\*-</sup> نسبةً إلى بابُوا Papua ، وهي مُقاطعةٌ في الجزءِ الجنوبيّ الشّرقيّ مِن غينيا الجديدة [المترجم].

أَحَدُها قُدرتُها عَلَى اكتسابِ نِظامٍ لُغوي عني ومتنوع، ويمكنُ استعمالُه بِحُرِيّة، ويطَرائقَ بالغةِ الدِّقةِ والتَّعقيد، ولا يُكلِّفُ ذلك سِوى الدِّخولِ في الجَماعةِ اللَّغويّةِ التي يُستعمَلُ فيها النِّظامُ. ويبدو لي أنّ المُلاحِظَ الرَّاشِدَ سيستنتجُ أنّه ينبغي افتراضُ أنّ خاصيّاتٍ مُحدَّدةً لِ «العَقْلِ» مناسبةٌ لهذا النّوع، وإن كان ذا عَقْلٍ مُدقّق ومَيّالٍ إلى الكَشْفِ، فإنّه سَيُحاولُ تَحديدَ البِنَى العقليّةِ الثّابتة وِراثيًّا، التي تُشكّلُ أساسَ المآثِرِ الفذّةِ لِهذا النّوع.

م. ر.: أَحسَبُ أَنَّ رَفْضَ «الفِكرِ الفِطْريّة» ينشأ أيضًا عن ارتباطِها بِالفِكْرةِ الدّيكارتيّة في النّفس (âme)...

ن. ت.: قد يكونُ ذلك صحيحًا حقًّا، ولكنْ تأمّلي مشكلةَ النّفسِ الإنسانيّةِ القديمةِ هذه في سِياقِها التّاريخيّ، فعندَ ديكارت، مثلًا، يُفترَضُ وُجودُ النّفسِ عَلَى نحوٍ عقلانيٍّ تمامًا بِوَصْفِه مبدأً عِلْميًّا، وفي بعضِ الاعتبارات، لا يكونُ بُرهانُه عَلَى وُجودِ النّفسِ مُختلِفًا كثيرًا عن بُرْهانِ نيوتن عَلَى الجاذبيّة، بِوَصْفِها قوّةً لِلطّبيعة، ولا شكّ في أنّ ديكارت كان مخطئًا، أمّا إجراؤه في ذاتِه فلم يكُنِ البتّة غيرَ معقول.

وابتغاءَ فَهْمِ هذا، يكفي أن نتقدّمَ في إدراكِ وُجوهِ الشّبَهِ مع نيوتن، معَ أنّني لا أُريدُ أن أبالغَ في أهميّته، وأعلنَ نيوتن أنّ التَّقْنِيةَ الدّيكارتيّةَ لا يمكنُ أن تُفسِّر حركةَ الأجسامِ الثّقيلة، وابتغاءَ تفسيرِ هذه الحرَكةِ افترضَ قوّةً جديدةً: الجاذبيّة، الانجذابَ مِن بُعْدٍ؛ أي، قوّةً عُدّتْ في مَعاييرِ زمانِه خَفِيّةً، غامضةً، لأنّ التّأثيرَ مِن بُعْدٍ خَرَقَ الافتراضاتِ الأساسيّةَ لِلْميكانيكا، وأكّد نيوتن أنّه بِهذه الطّريقةِ يمكنُ أن يُعلِّلُ المرءُ الحوادثَ، معَ أنّه لم يكُنْ مرتاحًا تمامًا أيضًا لِ «القُوّةِ الخَفيّةِ» التي كان قد افترضَها، وهذه الفَرْضيّةُ غدَتْ مبدأ الحِسِّ العامِّ العامِّ

Common sense لِلأجيالِ اللّاحِقةِ ، عندَ (لابلاس Laplace) (\*) وآخَرين . فِكُرةٌ يَصعُبُ تخيّلُها في الفيزياء قبلَ نيوتن ، غدَتْ فيما بَعْدُ جزءًا مِن العِلْمِ بِسَبِ طاقتِها التّفسيريّة الاستثنائيّة .

أمّّا ديكارت نفسُه، فقد أخطاً في اعتقادِ أنّ ميكانيكا «الدَّفْعِ والجَذْب» يمكنُ أن تُفسِّر كُلَّ ظاهِراتِ العالَمِ الطّبيعيّ، ما خَلا أشياءَ كالوَعْيِ والإبداعِ الإنسانيّ. ثمّ إنّه، ابتغاءَ تفسيرِ ما كان وَراءَ نِطاقِ الميكانيكا لَدَيْهِ، افترضَ جوهراً آخَرَ؛ شيئًا آخَرَ صَغيرًا كان واضحًا له، مُضْفًى عليه ميتافيزيقا المادّةِ والمُصادَفةِ التي كان مُلتزِمًا بها. ويَستطيعُ المرءُ الآنَ أن يتخيّلَ كُلَّ أنواعِ الأشياءِ الأُخرى، التي ليسَتْ جزءًا مِن الميكانيكا لَديه. ولكنْ دَعِينا نَفترِضْ أنّ ديكارت أو الدّيكارتيّينَ، يمكنُ أن يكونوا قد تقدّموا أكثرَ وابتدَعُوا رِياضيّاتٍ عقليّةً، نظريّةً السّيكارتيّينَ، يمكنُ أن يكونوا قد تقدّموا أكثرَ وابتدَعُوا رِياضيّاتٍ عقليّةً، نظريّةً تفسيريّةً ناجحة، إذ ذاك، سَيَصيرُ اعتقادُهم جزءًا مِن عِلْمِ الأجيالِ اللّاحقة، عَلَى غِرارِ فيزياء نيوتن.

لِنَقُلْ مرّةً أُخرى، إنّ وجودَ النَّفْسِ، الجَوهَرِ الثَّاني عند ديكارت، افتراضٌ عِلْميّ، وهو خاطئُ لكنّه عقلانيّ. هل وسَّعَ نَظريَّتَه في النَّفْسِ إلى نَظريَّةٍ تفسيريّة، رُبّما يكونُ أوجدَ عِلْمًا جديدًا لِإكمالِ عِلْمِ وظائفِ الأعضاء التَّامَّليّ لَدَيه. كان عَلَى حقِّ تامّ في اقتراح مبادئ جديدة، والبحثِ عن نتائجِها.

ويمكنُ أن يقولَ المرءُ إنّ اعتقادَ ديكارت أنّ النَّفْسَ جَوهَرُ بَسيطٌ عَصِيٌّ عَلَى التّحليلِ أوجدَ عائقًا أمامَ تَطوّرِ نَظَريّةٍ تفسيريّةٍ لِلْعَقْل، نَظَريّةٍ يمكنُ مبدئيًّا أن تُشبّهَ بِفيزياءَ مُحدَّدةٍ كما ينبغي - لكنْ تلك مسألةٌ مختلفةٌ تمامًا.

 <sup>\*-</sup> المركيز دو لابلاس (١٧٤٩-١٨٢٧م): عالِمُ فلك ورياضيّات فرنسيّ، درسَ حركةَ القمر،
 والمشتري، وزُحَل.

وإنّ رَفْضًا مُقْنِعًا لِثُنائيّتِه، يقتضي البرهنة عَلَى أنّ فَرْضيّتَه عَديمةُ النَّفْع، أو غيرُ ضَروريّة؛ لِأنّه في مُستطاعِنا أن نُفسِّر خَاصّيّاتِ العقلِ البشَريّ بِطَرائقَ مختلفة. ثمّ دَعِينا نبحَثْ عن مِثْلِ هذا التّفسير . . . وقد يَثبُتُ في النّهايةِ أنّنا مُوجَّهونَ نحوَ مبادئَ جَديدةٍ حِينَ نبحَثُ في طَبيعةِ العقل . ويمكنُ أن نتخيّل ، معَ غيابِ البرهانِ ، ما مختلفة تمامًا عن مبادئ الفيزياءِ المُعاصِرةِ تَتدخّلُ في تفسيرِ الظّاهِراتِ العقلية . وفي هذه المسائلِ جميعًا عَلَى المرءِ أن يُحاذِرَ المَبْدَئيّةَ «الدّوغماطيقيّة» . العقليّة . وفي هذه المسائلِ جميعًا عَلَى المرءِ أن يُحاذِرَ المَبْدَئيّةَ «الدّوغماطيقيّة» .

م. ر.: وابتغاءَ تحديد دقيق لِمَبْلَغِ مُعارضتِكَ لِلتّجريبيّة، أحسَبُ أنّه مُهمٌّ أن نَتذكّرَ أنّ العُضْوَ العقليَّ هو - بِالنّسبةِ إليكَ - ما يُقابِلُ النّحوَ وليس اللّغةَ. ويَعتقِدُ البِنْيَويّونَ أنّ الإنسانَ يَستظهِرُ جُمَلًا مُطوَّلةً، أي، اللّسانَ للسّطهِرُ جُملًا مُطوَّلةً، أي، اللّسانَ Langue) وأنّ هذا يُمثِّلُ النّحوَ. أمّا بِالنّسبةِ إليكَ، فإنّ ما ينشَأُ في الذّاكِرةِ بِوَصْفِهِ النّحوَ شيءٌ آخَرُ تمامًا. ولا بدّ مِن الإلحاحِ عَلَى هذا الاختلافِ، لأنّ منظومةَ القواعِدِ التي تجعَلُ مِن الإلحاحِ عَلَى هذا الاختلافِ، لأنّ منظومةَ القواعِدِ التي تجعَلُ جُمَلَ لغةٍ ما ممكنةً، كثيرًا ما تلتبسُ بِاللّغةِ بِوَصْفِها منظومةً مِن المُتتابعات المُستَظْهَرة.

والأمرُ خِلافُ ذلك عند دُو سُوسير، حيث إنّ اللّسانَ Langue هو الذي أُودعَ في الذّاكرة، ولم يَستطع التّمييزَ بينَ الذّاكِرةِ التي نَستطيعُ النّ أَكوِّنَها مِن هذه الجُمْلةِ المُمتدّةِ أو تلك، و «الذّاكِرةِ» التي لها صُورةُ النّحو، والوَضْعُ مختلفٌ تمامًا هنا، ونَوْعا الذّاكِرةِ مختلفانِ، إنّ إنشاءَ النّحوِ يَرجعُ إلى المَقْدِرةِ اللّغويّة، ولكنْ ألا تحسَبُ أنّ التباساً آخَرَ يُمكنُ أن يظهَرَ بِسَببِ غُموضِ الكلمةِ الإنكليزيّة Language آخَرَ يُمكنُ أن يفهمَ (كِلْتا الكلمتيْنِ Language وهكذا يُمكنُ أن يفهمَ المرءُ أنّ اللّغة Language وهكذا يُمكنُ أن يفهمَ المرءُ أنّ اللّغة Language بوَصْفِها لِسانًا Language هي التي تكونُ فَطْريّةً...

ن. ت.: مِمّا سَيكونُ مُضْحِكًا، طبعًا؛ حَيثُ لو قُدِّرَ أن تكونَ الفرنسيّةُ فِطْرِيّةً، لَتكلَّمتُها... إنّ آليّة اكتسابِ اللّغةِ هي الفِطْرِيّة. ففي جَماعةٍ لُغويّةٍ ما، يصِلُ أطفالُ لهم تَجْرِبةٌ مختلفةٌ تمامًا إلى قَواعِدَ مُتشابِهةٍ، وفي الحقيقة قَواعِدَ مُتطابِقةٍ تقريبًا، حتّى الآنَ كما نَعلَمُ. وذلكُم ما يستلزِمُ التّفسيرَ. وحتّى ضِمْنَ جَماعةٍ محدودةٍ جدًّا – ولتكُنِ النَّغْبةَ في باريس – تكونُ التّجاربُ مختلفةً. ويتمتّعُ كُلُّ طفلٍ جقائقُ مختلفةٌ – أمّا في النّهايةِ، فإنّ كُلُّ طفلٍ بِتَجْرِبةٍ مختلفة، وتُواجِهُ كُلَّ طفلٍ حقائقُ مختلفةٌ – أمّا في النّهايةِ، فإنّ النّظامَ هو نفسُه جوهريًّا. وبِمُؤدَّى ذلك، علينا أن نفترضَ أنّ الأطفالَ جميعًا يَشترِكُونَ في التّقييداتِ الدّاخليّةِ نفسِها التي تُميِّزُ عَلَى نحوٍ دقيقٍ تلك القواعدَ التي سَيكوِّنُونَها.

م. ر.: إنّ هذه الفَرْضِيّة تُفسِّرُ لِماذا لا يعودُ مُمكِنًا – حِينَ تُتجاوَزُ مرحَلةُ النَّضْجِ، المُراهَقةُ – تعلّمُ لُغةٍ مِن اللّغات؛ فجِراءُ الذّئبِ لا تتعلّمُ الكلامَ، ونَحنُ نَتكلّمُ اللّغةَ الأجنبيّةَ التي كُنّا قد تعلّمناها في أَخَرةٍ مِن حَياتِنا بِنَبْرةٍ خاصّة. ومِن دُونِ هذه التّقييداتِ الحيَويّة، ستكونُ النّبْرةُ الأجنبيّةُ عَصيّةً عَلَى التّفسير.

ن. ت: نعم، إنّه يَلُوحُ أنّ هناك سِنّا خَطيرةً لِتَعلّمِ اللّغة، عَلَى غِرارِ ما يَصدُقُ ذلك إجمالًا عَلَى نُمُوِّ الجِسْمِ البشَريّ، وتُحدَّدُ أنماطُ النّموّ وراثيًّا، كما هي الحالُ في النُّشج الجِنسيِّ، ومِثالُنا هنا حالةٌ تَحدُثُ بعدَ الولادةِ بأمدٍ طويل. وسَيكونُ مِن السُّخْفِ البَيِّنِ تأكيدُ أنّ ما يَراهُ الإنسانُ عندَ الولادة، هو وَحْدَه الذي يُحدَّدُ وراثيًّا.

حتّى الموتُ، إلى درَجةٍ ما، يُحدَّدُ وِراثيًّا. والقولُ إنّ الخاصّيّاتِ المُحدَّدةَ وِراثيًّا لِلْكائنِ الحَيّ، لا يُمكنُ أن تُظهِرَ نفسَها قبلَ أن تُوجَدَ الشّروطُ المُناسِبة، وأنّ البرنامجَ الوِراثيَّ عَلَى الجُمْلةِ يُوضَحُ بِطَريقةٍ تُحدَّد قَبْليًّا في جُزْءٍ مِنها ويِفِعْلِ

### اللّغةُ والمسؤوليّةُ

العوامِلِ المُحيطةِ في جزءٍ آخَرَ، هو الحقيقةُ البَدَهيّةُ التي لا يأتيها الباطلُ. وهو أمرٌ عاديٌّ في دِراسةِ التّطوّرِ البدَنيّ، ويُمكنُ القولُ ثانيةً إنّه إن أُهمِلَتِ الثّنائيّةُ المنهجيّةُ في المبدأ التّجريبيّ، فلا يكونُ ثَمّةَ مُبرِّرٌ لِلاندهاشِ بِاكتشافِ ظاهراتٍ مُشابِهةٍ في دِراسةِ الوظائف العقليّة العليا.

# THE STOPE STOPE

القِسْمُ الثَّاني النَّحوُ التَّوليديُّ

# الفَطِّرُ الخِيَّامِئِيِّ ولادةُ النَّحو التَّوليديّ

إنَّ موضوعَ هذا الفَصْل هو الذي يُميِّزُ جوهريًّا منهجَ تشومسكي عن البِنْيَويّةِ Structuralism ولكنْ دَعْنا نَستعِدْ بإيجازِ شديد – وعَلَى نحوِ مُبسَّطٍ جدًّا – بعض خاصّيّاتِ نَموذجِه النّحويّ. يقولُ تشومسكي إنّ نَحْوًا توليديًّا A Generative Grammar ينبغي أن يُظهِرَ المعرفةَ الضِّمنيّةَ لِلمُتكلِّم، أو «عَقْلَ» القارئ (تَتّخِذُ كلمةُ عَقْل Intelligence هنا تحديدًا خاصًّا). وحتّى القواعِدُ النّحويّةُ التّقليديّةُ الْأَكْثَرُ اكتمالًا «تَفضُلُ» ذِكْرَ أبسَطِ التّمييزات. وعَلَى سَبيل المِثال، فإنّه مِن خِلالِ تعليماتِ هذه القَواعِدِ بِوَصْفِها الإيضاحَ الوحيدَ، سَيكونُ الإنسانُ عاجزًا عن توليدِ أيِّ مِن الجُمَلِ السَّابقة. أمَّا في الفرنسيّةِ، فلا شَيءَ سيَمنَعُ بَداهةً إنتاجَ المُتتاليةِ La grammaire est très générative (النّحوُ مُولِّد جدًّا)، عَلَى غِرارِ المُتتاليةِ La grammaire est très intéressante (النّحوُ مُثيرٌ جدًّا)، إن نَحنُ بدأنا بِالتّحديداتِ التي يُعطيها النّحوُ الفرنسيُّ التّقليديُّ، كالذي عندَ غريفس Grevisse مثَلًا ، لِلصِّفة . ولم يُحدِّد غريفس هذا لِأنَّ مُتحدِّثَ الفرنسيّةِ «يَعرِفُ» حَدْسيًّا أنّ الإنسانَ لا يَستطيعُ أن يقولَ هذا. ومِن وِجْهةٍ أُخرى، ينبغي عَلَى مُتحدِّثِ الفرنسيَّةِ أَن يَحفَظَ عن ظَهْرِ قَلْبٍ شَكْلَ الجَمْعِ الذي يُميِّزُ Loyal/Loyaux مِن Loyal/Loyaux؛ فتلك أشياءُ شاذَّةٌ.

وإضافةً إلى ذلك، يقترحُ تشومسكي إنشاءَ نَموذج شَكْليّ. وانطلاقًا مِن

وَرْضِيّةٍ ومجموعةِ قَواعِدَ مُحدَّدةٍ جيّدًا تُولَّدُ المُتتالِياتُ المُرادةُ «آنيًّا». وما سُمِّي المُحوِّنَ الأساسيَّ The base component في النّحو، كان يُتخيَّلُ في البَدْءِ المُحوِّنَ الأساسيَّ rewriting، أعني قواعِدَ لها شَكْلُ أَنّه منظومةٌ مُحدَّدةٌ مِن قواعِدِ الكِتابةِ النّانيةِ rewriting، أعني قواعِدَ لها شَكْلُ  $\Psi \to \Psi$  ، الذي يُمكنُ تَرجَمتُه عَلَى هذا النّحو: في كُلِّ مَرّةٍ تُصادِفُ فيها العُنصُر  $\varphi$  ، الذي هو عَلَى يَسارِ السَّهُم ، تستطيعُ أن تضعَ مكانَه  $\Psi$  ، الذي هو عَلَى يَمينِ السَّهُم . ولن أمضيَ في تفصيلٍ أكثرَ هنا ، ولكنِ انظُرْ أَدِريان أكمجيان Adrian السَّهُم . ولن أمضيَ في تفصيلٍ أكثرَ هنا ، ولكنِ انظُرْ أَدِريان أكمجيان التحويليّ التحويليّ التوليديّ Akmajian ، Introduction to the Principles of Transformational Syntax أو سي . ل . بيكر C. L. Baker : مذخَلُ إلى النّحوِ التّحويليِّ التّوليديّ المُوليِّ التّوليديّ Indroduction to Generartive Transformational Syntax

ومهما يكُنْ، فإنّي سَأُقدِّمُ فِكْرةً عن المُكوِّنِ الأساسيِّ في نَحْوٍ ما، بِمِثالٍ مُبسَّطٍ جدًّا.

تَخيّلْ لُغةً ليس فيها إلّا ثَلاثُ كلماتٍ: قَيْسٌ، لَيْلَى، يُحِبُّ (\*). يَعرِفُ مُتكلِّمُو هذه اللّغةِ (تِلْقائيًّا) أنّ تراكيبَ مُحدَّدةً (دُونَما تَكرار) مِن هذه الكلماتِ الثّلاثِ تنتمي إلى اللّغةِ، بينَما لا تنتمى تَراكيبُ أُخَرُ؛ مثلًا:

پ قیس لیلی یُحِبّ \*

ok قَيْسٌ يُحِبُّ لَيلَى

۱- (کیمبردج، ماسوشوستس: مطبعة معهد ماسوشوستس للتّکنولوجیا، ۱۹۷۵م) و(إنجلوود کلیفز، ن. ج: برنتس – هیل، ۱۹۷۷م)، تباعًا.

<sup>\*-</sup> وضعنا الاسمين العربيّين قيسًا وليلى مكان الاسمين الأعجميّين اللّذين اعتمدهما المؤلّف. [المترجم إلى العربيّة].

پ پُحِبٌ قيس ليلي \*

ok لَيلَى تُحِبُّ قَيْسًا

\* ليلى قيس يُحِبّ.

حَيثُ إِنَّ \*= لا تنتمي إلى اللَّغة ؛

ok= تنتمي إلى اللّغة.

والمُشكِلةُ هي أن نَجعَلَ هذه «المعرفة» واضِحةً. وفي مَقدورِ المرءِ أن يقترحَ النّحوَ الآتي:

وإن يُتابعِ المرءُ هذه «الاستنتاجاتِ» آليًّا (S، ثمّ VP + N، إلخ)، فسَيصِلُ إلى المُتتالياتِ المرغوبِ فيها؛ وأكثَرُ مِن ذلك، ليس في وُسْعِ المرءِ أن يستنتجَ مُتتالِياتٍ غيرَ مرغوبٍ فيها. دَعْنا نُنشئُ استنتاجًا:

S يُوضَعُ مكانَها: VP N

VP يُوضَعُ مكانَها: VP

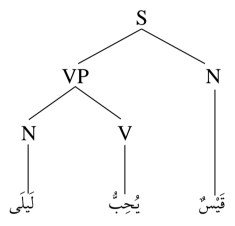
N الأولى يُوضَعُ مكانَها «قيس» N N

N يُوضَعُ مكانَها «يُحِبّ»: قَيْسُ يُحِبّ V

N الثّانيةُ يُوضَعُ مكانَها «ليلي»: قَيْسٌ يُحِبُّ لَيلَي.

(ليس في وُسْعِ المرءِ أن يذهبَ إلى أبعدَ ، فالمجموعةُ محدودةٌ).

ونَستطيعُ عَلَى نحوٍ مُساوٍ تمامًا أن نُمثِّلَ الاستنتاجَ بِمُشجَّرٍ a tree أو واسِمِ العبارةِ phrase marker. ويَصِفُ المُشجَّرُ بِنْيةَ العناصِرِ النّهائيَّة لِلْجُمْلة. وهكذا نرى أنَّ علاقةَ قَيْسٍ وعلاقةَ لَيلَى فيما يتعلَّقُ بِالفِعْلِ ليستا مُتماثِلتَيْنِ.



ولا يكادُ المرءُ يَشُكَّ في أنّ النّحوَ في لُغةٍ طَبيعيّة، أكثَرُ تعقيدًا عَلَى نحوٍ تَعِزُّ معَه المُقارَنةُ. وقد أكّدَ تشومسكي أنّ قَواعِدَ الكِتابةِ الثّانية، مهما يُمكِنْ أن تكونَ درَجةُ تعقيدِها، ليسَتْ كافيةً لِوَصْفِ اللّغاتِ الطّبيعيّة.

إِنَّ نَحْوَ لُغةٍ مِنِ اللَّغاتِ هو، مِن ثَمّ، نَموذجٌ ينبغي أَن يتضمَّنَ عِدَّةَ مُكوِّناتٍ أُخَرَ، إضافةً إلى قواعِدِ الكِتابةِ الثَّانيةِ لِلْمُكوِّنِ الأساسيّ، وقد أكّد تشومسكي في كِتاباتِه الأولى أنّه لا بدّ مِن أَن نُدْمِجَ في النّحوِ مُستوَيَيْنِ آخَرَيْنِ عَلَى الأقلّ، وتُقدِّمُ قواعِدُ الكتابةِ الثَّانيةِ بِنْيةً لِلْمُتتالياتِ مِن الكلمات؛ ولا بدّ مِن إضافةِ مُكوِّنٍ صَوْتيًّ صَوْقيًّ صَوْفيٌ ومُحوِّنٍ تحويليّ، والقواعِدُ التّحويليّةُ قواعِدُ ذاتُ نَموذج مختلِف، حَيثُ

تُحوَّلُ البِنَى النّحويّةُ التي تُولِّدُها قَواعِدُ الكِتابةِ الثّانية إلى بِنًى أُخرى، وَفْقًا لِمبادئَ دقيقة. ويُستشهَدُ عادةً بِالعلاقةِ بينَ المبنيِّ لِلْمعلومِ active والمبنيِّ لِلْمجهولِ passive بِوَصْفِها مِثالًا يَستلزِمُ التّحويلَ (\*).

وقد آلَ تطوّرُ هذه النّظَريّةِ إلى تعقيدِ النَّموذَجِ في بعضِ النّقاطِ، وإلى تَبْسيطِه في نِقاطٍ أُخرى. وسَأُشيرُ فيما بعدُ، إلى المواضِع التي تَطوّرَ عندَها النّموذجُ.

ويبدو أنّ تاريخ النّحو التّوليديِّ مَرَّ بِثَلاثِ مَراحِلَ أساسيّة، وَضَعَتْ في المُقدِّمةِ عَلَى نحوٍ مُتتالٍ أحدَ الجَوانِبِ الأساسيّةِ لِلنّظريّة الجديدة، حاولَتِ الأولى، التي استمرَّتْ مِن بِدايةِ الخَمْسينيّاتِ إلى مُنتصَفِ السِّتينيّات [مِن القَرْنِ القَرْنِ العشرينَ]، جَعْلَ اللّغويّاتِ عِلْمًا: وقد بَدَتِ الفيزياءُ نَموذجًا لِلْمَرْجِعِ في هذا. العشرينَ]، جَعْلَ اللّغويّاتِ عِلْمًا: وقد بَدَتِ الفيزياءُ نَموذجًا لِلْمَرْجِعِ في هذا. The Logical Structure (أو LSLT) كما ستُذكر).

بعدَ ذلك (مِن عامِ ١٩٦٥ إلى ١٩٧٠م)، غَدَتْ مسألةُ عِلْمِ الدِّلالة semantics أكثرَ أهميّةً: أينبغي أن يُفسَّرَ معنى الكلماتِ والجُمَلِ بِالنّحو، وإن كان الأمرُ كذلك فبأيّةِ طريقةٍ ؟ وإنّ جَدَلًا مُثيرًا جدًّا رافقَ الإجاباتِ المختلفةَ المُقدَّمةَ.

وأخيرًا، بعدَ عامِ ١٩٧٠م، صار البحثُ أكثَرَ توجُّهًا نحوَ المُشكِلاتِ التي عَرَضَها النَّحُو العامُّ. واستجابةً لِلضَّروراتِ الشَّكْليَّةِ لِهذه المُناقَشاتِ، سأَلْتُ نعوم تشومسكي أن يأخُذَ بِهذا التَّقسيم الزَّمانيِّ للموضوع.

م. ر.

<sup>\*-</sup> مثالٌ في الفرنسيّةِ هو التّحويلُ الذي حَوّلَ tous في tous غي الفرنسيّةِ هو التّحويلُ الذي حَوّلَ Les garçons sont tous partis في: النّحو الفرنسيّ French Syntax (كيمبردج، ماسوشوستس، مطبعة MIT، ١٩٧٥م).

### تاريخُ النّحوِ التّوليديِّ مُعارَضةُ البِنْيَويّة

م. ر.: يُولَدُ النّحوُ التّوليديُّ مِن الخُصومةِ معَ البِنْيَويّةِ والمُعارَضةِ لها. وتَعُدُّ البِنْيَويّةُ عِلْمَ اللّغة، عَلَى الجُمْلةِ، نَشاطًا تصنيفيًّا. وقد أعطيتَ أنتَ هذا التّخصّصَ بنْيةً مَنطِقيّة a logical structure، بنْيةً عِلْميّةً...

ن. ت.: رُبّما تكونُ كَلمةُ «عِلْم» تشريفيّةً. ورَغبتي الخاصّةُ هي أن أُعلِّقَ عَلَى الوَصْفِ الدّقيقِ لِمَيدانٍ ما مِن المُعطَياتِ اللّغويّةِ قَدْرًا مِن الأهمّيّةِ أقلَّ مِنه عَلَى القُوّةِ والعُمْقِ التّفسيريَّيْنِ لِلْمبادئ الأساسيّة.

وأُسلِّمُ بِأنّه في شيءٍ مُعقَّدٍ، كالاستعمالِ العمَليِّ لِلّغةِ والأحكامِ عَلَى اللّغة، تدخُلُ عِدّةُ أنظِمةٍ في التّفاعُل. وأيًّا كانَتْ دَرَجةُ التّنبُّهِ في مُلاحظاتِنا، والموضوعيّةِ في مَناهجِنا، والدّقةِ في تَجارِبِنا، فإنّ الحَقائقَ المُقدَّمةَ نفسَها، فيما أرى، ذاتُ أهميّةٍ ضَئيلة. أمّا المُهمُّ، فهو تأثيرُها في النّظريّاتِ التّفسيريّةِ التي تُحاوِلُ صِياغةَ المبادئ الأساسيّةِ لِلْمَقدرةِ اللّغويّة، وحِينَ أتحدّثُ عن نفسي فحسب، أقولُ إنّ تنظيمَ «حَقائقِ اللّغة» لا يُهمّني كثيرًا. وفِكْرةُ «الحَقائقِ اللّغويّةِ» لا تَحْمِلُ إلا تَحْمِلُ الإ تنظيمَ «حَقائقِ اللّغويّة» لا يُهمّني كثيرًا. وفِكْرةُ «الحَقائقِ اللّغويّة» لا تَحْمِلُ الإ تَحْمِلُ الله عليالُ اهتماماتٍ مختلفةً؛ وأُحاوِلُ بِبَساطةٍ أن أُوضحَ ما يُهمّني، وأقولُ علانيةً إنّني لا أحسَبُ أنّ محاولةَ تفسيرِ «كُلِّ الحقائقِ الحاسِمةِ في تَحْديدِ البِنْيةِ عَلَى الأَساسيّةِ والمبادئ الخفيّة التّجريديّة، وإن تكُنْ مِثلُ هذه المبادئ غيرَ موجودة، فإنّ المشروعَ لا يَستحقُّ المُباشَرةَ. أمّا حِينَ تكونُ موجُودةً، فإنّ الحقائقَ تكونُ مُعنّ المُسروعَ لا يَستحقُّ المُباشَرة. أمّا حِينَ تكونُ موجُودةً، فإنّ الحقائقَ تكونً موانّ الحقائقَ تكونُ ما فانّ الحقائقَ تكونً مؤنّ المشروعَ لا يَستحقُّ المُباشَرة. أمّا حِينَ تكونُ موجُودةً، فإنّ الحقائقَ تكونً الحقائقَ تكونً مؤنّ المشروعَ لا يَستحقُّ المُباشَرة. أمّا حِينَ تكونُ مؤبّ موجودةً، فإنّ الحقائقَ تكونُ مؤبّ المشروعَ لا يَستحقُّ المُباشَرة. أمّا حِينَ تكونُ مؤبّ موجودة، فإنّ الحقائقَ تكونُ مؤبّ المشروعَ لا يَستحقُّ المُباشَرة. أمّا حِينَ تكونُ مؤبّ موجودةً، فإنّ الحقائقَ تكونُ

مُثيرةً (بِالنسبة إلَيَّ عَلَى الأقل)، بِقَدْرِ ما يكونُ لها مِن تأثيرٍ في حقيقة هذه المبادئ وإن اكتشاف مِثْلِ هذه الحقائق، كثيرًا ما يكونُ إنجازًا إبداعِيًّا في نفسِه، و«مرتبطًا بِنظَريّة» عَلَى نطاقٍ واسع و «الحقائقُ»، في أيِّ معنًى مُثيرٍ لِهذه الفِكْرة، لا تُقدَّمُ إلينا بِبَساطة، وليس مُهمًّا، في اعتقادي، أن تُقدَّمَ الحقائقُ عَلَى نحوٍ دَقيق، وهذا طبعً معَ أنّ الحقائق الوثيقة الصّلة بِالموضوع (وهي أيضًا فِكْرةٌ مرتبطةٌ بِالنظريّة) ينبغي أن تُقدَّمَ عَلَى أدقً نحوٍ مُمكن .

#### م. ر .: مِثْلَما هي الحالُ في الفيزياء .

ن. ت.: كما تُريدينَ. فتلك هي الكيفيّةُ التي تبدو لي فيها. وفي كُلِّ مرحَلةٍ في تطوّرِ الفيزياءِ تكونُ هناك «حَقائقُ» غامِضةٌ لا حَصْرَ لها، أو حَقائقُ بَدَتْ لا تَنسَجِمُ البتّةَ معَ نَظَريّاتٍ تُتابَعُ بِقُوّة . ولِنتناوَلْ مِثالًا تقليديًّا ، تأمّلي «حَقائق) السِّحْر أو حَقائقَ التّنجيم، التي بَدَتْ ثابتةً تمامًا في مَعاييرِ البحثِ التّجريبيّ، في الوقتِ الذي غَدَتْ فيه فيزياءُ جاليلو الكلاسيكيّةُ تُشكِّلُ مبدأً عِلْميًّا. أو لِنتناوَلْ مِثالًا أقلَّ غَرابةً ، تأمّلي المُشكِلاتِ التي واجهَتْها الفيزياءُ في القَرْنِ السّابعَ عَشَرَ في مُعالَجةِ المُلاحَظاتِ بِوَساطةِ المِقْرابِ telescope ، إذ لم يُفهَمْ كثيرٌ مِنها إلّا حديثًا جدًّا. أو بِبَساطةٍ ، تأمَّلي مُشكلة تفسيرِ لِماذا لم يَتغيَّرِ الحَجْمُ الظَّاهِرُ لِلْكواكب. أو تأمَّلي عَجْزَ جاليلو عن تفسيرِ لِماذا لا تَطيرُ الأشياءُ عن الأرض، إن كانَتِ الأرضُ تَدورُ حقًّا عَلَى مِحْوَرِها - فلم يأتِ التّفسيرُ إلَّا أخيرًا. ودُونَما دُخولٍ في نِقاش مُفصَّل، يمكنُ القولُ إنّه صَحيحٌ تمامًا أنّ تاريخَ العُلوم الخَطيرةِ شَهِدَ إرجاءَ مُشكِلاتٍ كثيرة في تفسيرِ الحقائق، عَلَى أَمَل أَن تُفسَّرَ في آتٍ مِن الأيّام. وإنَّ تفسيرَ «كُلِّ الحَقائقِ» في العالَم المادّيّ، لن يكونَ هدَفَ الفيزياء في العصرِ الحديث، في معنَى أنّ بعض اللَّغويِّينَ يَحْسَبونَ أَنَّ النَّحوَ ينبغي أن يُفسِّرَ «كُلَّ حَقائقِ» اللَّغةِ واستعمالِ اللَّغة. ويَرجِعُ النَّجاحُ الكبيرُ في الفيزياء في جزءٍ مِنه إلى الاستعدادِ لِتركيزِ الانتباهِ عَلَى الحَقائقِ التي تبدو حاسِمةً عَلَى مستوًى خاصٍّ مِن الإدراك، ورُبّما إلى البحثِ عن الحَقائقِ الغَريبةِ تمامًا التي ستكونُ حاسِمةً بِالنّسبةِ إلى النّظريّة، مِن دُونِ حِسابٍ حتّى لِلْحَقائقِ الواضِحةِ حِينَ لا تبدو هذه وثيقةَ الاتّصالِ بِالنّظريّةِ الفيزيائيّة (واستجابةً لِداعي الإخلاصِ نقولُ إنّ ذلك يَحدُثُ حتّى حِينَ تبدو مُتضارِبةً معَها).

أمّا تلك التّنويعاتُ في «البِنْيَويّةِ» أو في «عِلْمِ اللّغةِ الوَصْفيّ» التي تَهتمُّ أساساً بِتَرتيبِ «الحَقائقِ»، فإنّ المرءَ يستطيعُ حقًّا أن يقولَ إنّ أهدافي الخاصّة غيرُ مُتنافِرةٍ لِزامًا معَ أهدافِها، لكنّنا نَتعامَلُ مع مشروعاتٍ عقليّةٍ مختلفة، وفي كِتابي «البِنْيةُ المَنطِقيّةُ لِلنّظَريّةِ اللّغويّة (Logical Structure of Linguistic theory»، الذي يَشمَلُ بحثى لِلدّكتوراه، حاوَلْتُ أن أُناقشَ هذه المسائل.

اقترحتُ هناك أنّه فيما يتّصِلُ بِأغراضِ النّظَريّةِ اللّغويّة، عَلَينا أن نَهتم بِظاهِراتٍ مُحدَّدةٍ كانَتْ مُستبعَدةً تقريبًا مِن عِلْمِ اللّغةِ الوَصْفيّ لِذلك العهد: تلك الحقائقُ المُرتبطةُ بِما يُسمَّى أحيانًا الاستعمالَ «الإبداعيَّ» لِلّغة، تَمَّ تَصوُّرُها بِوَصْفِها استعمالًا عاديًّا لِلّغة، وهذه الحَقائقُ لم تكُنْ قد عُولِجَتْ عَلَى نحوٍ مُنظَّمٍ مِن خلالِ النّحوِ التّقليديّ أو اللّغويّاتِ البِنْيَويّة، معَ أنّها، عَلَى غِرارِ ما كُنتُ أشرتُ مِرارًا، كانَتِ اهتمامًا أصيلًا، مثلًا، في أعمالِ (همبولدت Humboldt) و(بول Pall)، و(جِسْبِرسن Jespersen)، وآخرينَ.

وإنّ القَواعِدَ النّحويّةَ التّقليديّةَ، حتّى تلك التي تَحتلُّ حَيّرًا فسيحًا كنَحْوِ جِسْبِرسن (۱)، تُقدِّمُ أمثِلةً لا تُحصَى لِلْبِنَى المُعقَّدةِ، لكنّها لا تُعطي مبادئ واضحةً لِتقريرِ أنّ هذه البِنَى - وبِنَى أُخرى «تُماثِلُها» عَلَى نحوِ ما - تنتمي إلى اللّغةِ، في

۱- أُوتَّو جسبرسن، نَحْوٌ إنجليزيِّ حديثٌ عَلَى أُسسٍ تاريخيَّة A Modern English (هيدلبرغ: ۱۹۰۹–۱۹۶۹م).

حِينَ أَنَّ بِنِّي مُتخيَّلةً أُخرى تُقدِّمُ هذه المبادئ.

والحَقُّ أَنَّ هذه المسألةَ لم تُثَرْ حقًا. وأفترضُ أَنَّ جِسْبِرْسن لم يكُنْ لَديهِ انطباعٌ بِأَنّه كان ثَمّةَ شيءٌ أصليُّ مفقودٌ في تقديمِه، معَ إقرارِه بِأهمّيّةِ ما سَمّاهُ «تعبيراتٍ حُرّةً Free expressions». وفي تقديم أمثلتِه الكثيرة، ظنّ أنّه قد أعطَى وَصْفًا لِلّغةِ، هكذا يبدو، والصّحيحُ أنّ تعليقاتِه لم تكُنْ كافيةً؛ لِأنّها تَحتكِمُ ضِمْنيًّا إلى «ذكاءِ» القارئ – ولِفَهْمِها ولاستعمالِ هذه الأمثِلةِ وتعليقِه الصّائبِ غالبًا في إيجادِ أشكالٍ جديدةٍ وفَهْمِها، يَجِبُ عَلَى القارئ أَن يُضيفَ معرفته الحَدْسيّة لِلّغة.

ولم تَتولَّ القَواعِدُ النَّحويَّةُ البِنْيَويَّةُ مُهمَّةَ دِراسةِ مَجالٍ مِن البِنَى النَّحويَّةِ العاليةِ التَّعقيد، كما فعَلَتِ القَواعِدُ النَّحويَّةُ التَّقليديَّة.

وهذا الإسهامُ لِلقارئ الذّكيّ، الذي تفترضُه قَبْليًّا القَواعِدُ النّحويّةُ السّابقةُ، ينبغي أن يُوضَحَ إن نَحنُ أَمّلْنا بِاكتشافِ المبادئ الأساسيّةِ لِلّغة. وهذا هو الهدَفُ الأوّلُ لِلنّحْوِ التّقليديّ، وبِلُغةِ عِلْمِ النَّفْسِ: ما طَبيعةُ المعرفةِ الحَدْسيّةِ غيرِ الواعِية، التي تُهيّئ لِلْمتكلِّم استعمالَ لُغته؟

أمّا في الوقتِ الحاضِر، فإنّ تلك القضيّة لم تُواجَهْ بِقُوّة، معَ أَنّها قد عُرِضَتْ أَحيانًا، وتَظلُّ مسألةً خَطيرةً اليوم، مسألةً دُونَ إجابةٍ في عِدّةِ اعتباراتِ حاسمة.

وثاني الأهدافِ هو إنشاءُ نَظَريّةٍ تفسيريّة . ولدّينا تفسيرٌ احتماليٌّ عَلَى الأقلِّ حِينَ يكونُ في مقدورِنا أن نَستنتجَ بعضَ الظّاهِراتِ مِن المبادئ العامّة ، أي حِينَ نَستطيعُ تقديمَ مِقْياسٍ استنتاجيّ لإنحِرافِ التّفكيرِ عن هذه المبادئ ، حِينَ تُقدَّمُ له بعضُ الحَقائقِ الخاصّةِ عَلَى أنّها «شُروطٌ مُقيِّدة».

وابتغاءَ مَزيدٍ مِن الإيضاحِ، دَعِينا نَأْخُذْ مِثالًا مشهورًا، هو سُلوكُ نِظامِ الفِعْلِ

المُساعِد في الإنجليزيّة (\*). وأحسَبُ أنّ المَرْءَ يَستطيعُ أن يُفسِّرَ بعض جوانِبِ هذا النّظامِ عَلَى أساسِ نَظَريّةٍ ما في النَّحْوِ التّحويليّ وبعضِ الحَقائقِ المُقدَّمة: مِن بينِها

\*- إنّ القواعدَ التي تُعالِّجُ سلوكَ الفعل المساعد في الإنجليزيّة معقّدةٌ فعلًا، لكنّها يمكنُ أن تُبسَّطَ بِاستعمالِ التّحويلاتِ - انظُرْ: «البِنَى النّحويّة Syntactic Structures»، الفصل الخامس. انطلاقًا مِن قاعدةِ الكِتابة الثّانيةِ (انظر قبلُ، ص١٣٦) التي تَصِفُ سُلوكَ الجُمْلةِ الخبَريّة، يكونُ لدينا:

فعل ← فعل مساعد + فعل

 $\cdot$ (en + be) (ing + be) (en + have) (M) C  $\leftarrow$  فعل مساعد

حَيثُ العناصرُ التي بينَ القوسَيْن ( ) اختياريّةُ ؟

وحَيثُ C تُقابِلُ إمّا عُنصُرَ الصِّفْرِ النّحويّ Φ،

وإمّا العُنصُرَ \$ الذي ينتمى إلى مفرد الشّخص الثّالث،

وإمّا عُنصُرَ الماضي ؛

وحَيثُ M تقابلُ must ، shall ، may ، can ، will ، أي الأفعالَ المُساعدةَ الصِّيغيَّةَ التي تُدخَلُ عَلَى أفعالِ أُخرى لِلدِّلالة عَلَى بعض الفروق في الصّيغة modals الإنجليزيّة.

ويُدخِلُ تحويلُ النّفي العنصُرَ not بعدَ العنصُرِ الثّاني في قاعدة الفعل المساعد. وإن لم يُحقَّقْ M ، فإنّ التّحويلَ يُدخِلُ العنصُرَ do ، مُعطِيًا هذه الصّيغةَ: He didn't leave ، إلخ.

ويَقلِبُ التّحويلُ الاستفهاميُّ الفاعِلَ عبارةً اسميّةً ، والمُتتاليةَ M) + C (M) + C ويَقلِبُ التّحويلُ الاستفهاميُّ الفاعِلَ عبارةً اسميّةً ، والمُتتالية Did they leave? . فإنّ أُسقطَتْ M ، فإنّ do يُدخَلُ كالسّابق:

وهكذا فإنّ البِنْيةَ العميقةَ لِجُمَلِ النّفي والاستفهام تُشبِهُ البِنْيةَ العميقةَ لِلْجُمَلِ الخبريّة، والخاصّيّاتُ نفسُها تظهَرُ في تركيباتٍ أُخرى أيضًا. وإن قُدِّرَ لنا أن نصفَ الظّاهراتِ مباشرةً مِن دُونِ قواعدَ كهذه، فسيكونُ لدينا نِظامٌ معقّدٌ جدًّا مِن قواعِدِ الكتابةِ الثّانية، وستظلُّ الانتظاماتُ الأساسيّةُ غيرَ مُعبَّر عنها [المؤلّف].

الأمثلةُ الأوّليّةُ لِنِظامِ الفِعْلِ المُساعِد في جُمَلٍ خَبَريّةٍ بسيطة، وانطلاقًا مِن هذه المبادئ والحَقائقِ التّجريبيّةِ، حاولتُ أن أُظهِرَ أنّ المرءَ يَستطيعُ تفسيرَ سُلوكِ الفِعْلِ المُساعِدِ في مَجموعةٍ مِن التّراكيبِ: الاستفهام، والنّفي، وغير ذلك.

وهدَفُ ثالثُ لم يظهَرْ جَليًّا إلّا أخيرًا، في نِهاية الخمسينيّاتِ (إذا لم يكن ظاهرًا قبلَ ذلك). وينبغي أن يكونَ ذا علاقة ببحثِ المبادئ العامّة لِلّغة بوَصْفِها خاصّيّاتٍ لِنظامٍ مفروضٍ حَيَويًّا، يُشكِّلُ أساسَ اكتسابِ اللّغة، ومِن وِجْهةِ النّظرِ هذه، يمكنُ أن يَنظُرَ المرءُ إلى «الشُّروطِ التّقييديّةِ» بِوَصْفِها الحقائق التي يُواجِهُها إنسانٌ يَتعلّمُ لُغةً. وما يُحاوِلُ المرءُ تفسيرَه بعدئذ، هو أساسًا معرفةُ اللّغةِ التي يحصُلُ عليها مُتحدِّثُ مُزوَّدٌ بِمِثلِ هذه الحقائق. ولِنَعُدْ إلى المثالِ السّابق، فإذا افترَضْنا أنّ المُتكلِّم يمتلِكُ المبادئ العامّة لِلنّحوِ التّحويليّ بِوَصْفِها جزءًا مِن بِنيته الحيويّة، ثمّ يُقدَّمُ له عددٌ مِن أشكالِ الأفعالِ المُساعِدة الإنجليزيّة، فإنّه سيعرِفُ، المتنتاجًا، سُلوكَ هذه العناصِرِ في حالاتٍ أُخْرَى، أي إنّ الحالاتِ الأُخرَى المُقدَّمة. ستُستنتَجُ منطقيًّا مِن أَبسَطِ قاعدةٍ مسموحٍ بها مُنسَجِمةٍ مع الحالاتِ المُقدَّمة. وهذا، عَلَى الأقلِّ، هو النّموذجُ العامُّ لِتفسيرِ ممكن.

وهكذا فإن عمَلي حاول الإجابة عن سُؤالَيْنِ: الأوّل، ما نظامُ المعرفةِ اللّغويّةِ الذي اكتسبَه، ويتمثّلُه ذِهْنيًّا، شخصٌ يَعرِفُ لُغةً ما؟ - والثّاني، كيفَ يمكنُ أن نُفسّر نُموَّ مِثْلِ هذه المعرفةِ والحصولَ عليها؟ - والسّؤالُ الثّاني يمكنُ أن يُفكّر فيه بِلُغةِ عِلْمِ النَّفْسِ: كيفَ يمكنُ أن تُكتسَبَ اللّغةُ ؟ - أو عَلَى نحوٍ اختياريًّ كالسّؤالِ عن كيفيّةِ تفسيرنا ظاهِراتِ اللّغة.

م. ر.: متَى فكّرتَ أوّلَ مرّةٍ في اقتراحِ نظريّةٍ تفسيريّةٍ في عِلْمِ اللّغة ؟ ن. ت.: كان ذلك ما شغلني في عِلْمِ اللّغةِ في المقامِ الأوّل. وبِوَصْفي طالبًا

في جامعة بنسلفانيا في أواخِر الأربعينيّاتِ، أعددتُ بحثًا جامعيًّا عنوانُه «التّحليلُ الفُونيميُّ الصَّرْفيُّ في العِبْريّةِ الحديثةِ Morphophonemics of Modern» Hebrew ، وُسِّعَ بعدَ ذلك لِيكونَ بحثًا لِنَيْل درَجةِ الماجستير حَمَلَ العنوانَ نفسَه عامَ ١٩٥١م. ذلك العمَلُ الذي لم يُنشَرْ كان «نَحْوًا توليديًّا» في المعنى المعاصِر، وكان تركيزُه الأوّلُ عَلَى ما يُسمَّى الآنَ «عِلْمَ وظائفِ الأصواتِ التّوليديَّ generative phonology»، لكنّه كان هناك أيضًا نَحْوٌ توليديٌّ أوّليّ. وأحسَبُ أنَّ المرءَ يمكنُ أن يقولَ إنَّه كان أوَّلَ «نَحْوِ توليديّ) بِالمعنَى الحاليّ لِلعبارة . وطبيعيٌّ أن تُوجَد أعمالٌ سابقةٌ ممتازة: «نَحْوُ السّنسكريتيّة» لِبانيني Panini هو الحالةُ الأكثرُ شُهرةً وأهمّيّةً، وعَلَى مستوى عِلْم الصَّرْفِ وعِلْم الأصواتِ هناك عَمَلُ بلومفيلد Bloomfield المُسمَّى Bloomfield المُسمَّى الذي نُشِرَ قبلَ أعوام فحَسْبُ، معَ أنّني ما علِمْتُ عنه في ذلك الوقت. ومهما يكُنْ، فإنَّ الجزءَ الأساسيَّ مِن هذا المشروع، كان مُحاوَلةً اعتمدَتِ التَّفصيلَ المُتناهيَ لِإثباتِ أَنَّ النَّحْوَ التّوليديُّ الذي قدّمتُهُ كان «أبسطَ نَحْوِ ممكن» بالمعنى التَّقْنيّ الدّقيق: أي إنّ هذا النّحوَ، الذي أُعطِيَ إطارًا لِصِياغةِ القَواعِدِ وتحديدًا دقيقًا لِـ «البساطة simplicity»، كان «الأفضلَ مَحَلّيًّا». ويعني ذلك، أنّ أيّ تغييرٍ لِترتيبِ نِظامِ القَواعِدِ في نِظامِ مُرتَّبٍ بِإحكامِ مُؤلُّفٍ مِن القَواعِدِ سوف يؤدّي إلى نَحْوٍ أقلُّ بساطةً. وحِينَ يقرأ المرءُ في هذا الكتابِ مرَّةً أُخرى الاهتماماتِ الواضحةَ لِمرحَلةٍ تالية ، يمكنُه أن يقولَ عندَئذٍ إنَّ الهدَفَ إنَّما كان إظهارَ كيفَ أنَّ هذا النَّحْوَ بِنتائجِه التّجريبيّةِ سَيُنشئُه إنسانٌ مُزوّدٌ مبدئيًّا بإطارٍ لِلقَواعِدِ وتَحديدٍ لِلْبَساطةِ (مِعيار التّقييم)، ومُزوَّدٌ بِنَموذج كافٍ مِن المعلومات. وقد أُجرِيَ هذا فِعْلًا بِتَفْصيلِ وعَلَى نطاقٍ أكبرَ كثيرًا مِن أيِّ شيءٍ قُمْتُ به فيما مضى، وكان طَموحًا جدًّا، فيما أحسَبُ. وقد انطوى ذلك النّحوُ، كما أسلفتُ، عَلَى نحو توليديّ بِدائيّ. وقد جَمَعَ النّحوُ التّمثيلَ الصّوتيَّ معَ ما سَنُسمّيهِ الآنَ البِنْيةَ النّحويّةَ «الوليدة الأساسِ base-generated». ويمكنُ أن نقولَ، عَلَى سَبيلِ الجُمْلةِ الاعتراضيّةِ، إنّ هذا كان النّحو قبلَ التّوليديِّ. وكان عَمَلُ هارس Harris المُبكِّرُ حولَ التّحويلاتِ transformations في طَريقِه إلى الظّهورِ عندَئذ، ولأِنّني كُنتُ أحَدَ طُلّابِه كُنتُ مطّلعًا عليه، لكنّني لم أفهمْ إذ ذاك كيفَ يمكنُ أن تُعادَ صِياغةُ هذا العمَل داخلَ إطارِ النّحوِ التّوليديّ، الذي كُنتُ أُحاولُ أن أَرْسُمَه، وبَدَلًا مِن التّحويلات، كان لَدَى النّحويلات، الني عمكنُ التّعبيرُ عنها في إطارِ النّجزيء والتّصنيفِ الذي أُنشئَ علاقاتٍ نحويّةً لا يمكنُ التّعبيرُ عنها في إطارِ التّجزيء والتّصنيفِ الذي أُنشئَ أخيرًا بِوَصْفِه، بتعبيرٍ مختلِفٍ نِسْبيًّا، نظريّةَ «نَحْوِ بِنْيةِ العِبارة phrase» و التوليدة ولاستهو بسبيًا، نظريّة «نَحْوِ بِنْيةِ العِبارة structure grammar

ومنذُ ذلك الحِين، انصبَّ اهتمامي عَلَى تحديدِ المبادئ الأساسيّةِ التي تتدخّلُ في معرفةِ اللّغةِ التي اكتسبَها المُتكلِّمُ – المُستَمعُ؛ ثمّ بعدَ ذلك، عَلَى مُحاوَلةِ اكتشافِ المبادئ النّظريّةِ العامّةِ التي تُفسِّرُ حَقيقةَ أنّ هذا النّظامَ المعرفيَّ نفسه ينمو في العقلِ حِينَ يُوضَعُ أحَدُ الأشخاصِ في مُحيطٍ لغويّ ما، وعَلَى الجُمْلةِ، يمكنُ أن أقولَ إنّني ما أزالُ أعمَلُ كثيرًا في إطارِ ذلك العمَلِ المُبكِّرِ غيرِ المنشور، أي إنّني أحسَبُ أنّ التناولَ الصّحيحَ لِلْمسائلِ النّظريّةِ الأساسيّةِ هو التناولُ الذي يُحاولُ هناك: إحكامُ تَصْميمٍ وخُطةٍ مُحدَّدَيْنِ لِلْقُواعِدِ النّحويّةِ، التناولُ الذي يُحاولُ هناك: إحكامُ تَصْميمٍ وخُطةٍ مُحدَّدَيْنِ لِلْقُواعِدِ النّحويّةِ، وتقديمُ إجراءٍ تقييميّ (أو مِعْيارِ بَساطة) يُفضي إلى اختيارِ نِظامٍ خاصٍّ، نحْوٍ خاصٍّ مِن الشَّكْلِ المطلوب، أي الشَّكْلِ الأفضلِ المقدّمة، وهكذا فإنّ ما سيعرفُه عاليًا عِن الشَّكْلِ المطلوب، مُنسجِم والحقائقَ المقدَّمة، وهكذا فإنّ ما سيعرفُه عاليًا عِن الشَّكْلِ المطلوب، مُنسجِم والحقائقَ المقدَّمة، وهكذا فإنّ ما سيعرفُه أماليًا مِن الشَّكْلِ المطلوب، مُنسجِم والحقائقَ المقدَّمة، وهكذا فإنّ ما سيعرفُه أمليّة اللّه ذلك النظامُ المُقيَّمُ عاليًا؛ إنّه ذلك النظامُ الذي يُكونُ أساسَ

الاستعمالِ العمَليّ لِلّغةِ مِن جانِبِ الشّخصِ الذي أحرزَ هذه المعرفةَ. وسَأعودُ إلى هذه النّقطة.

واصَلْتُ هذا العمَلَ المُبكِّرَ في كتابي «البِنْيةُ المَنطِقيّةُ لِلنّظَرِيّةِ اللّغويّة اللّغويّة (L.SL.T)» الذي نُشِرَ جزءٌ مِنه فحَسْبُ عامَ ١٩٧٥م، بعدَ عشرينَ عامًا مِن اكتمالِه جوهريًّا. ولم تبدأ وِجْهةُ نَظَرِ عِلْمِ النّفْسِ بِالظّهور حتّى نِهايةِ الخمسينيّات، لمالله جوهريًّا. ولم تبدأ وجْهةُ نَظَرِ عِلْمِ النّفْسِ بِالظّهور حتّى نِهايةِ الخمسينيّات، خاصّةً في مقالِ مُراجَعةٍ مُهمٍّ جدًّا كتبَه (ليز Lees) لِمَجلّةِ اللّغة اللّغة وكتابِ «البِنَى النّحويّة Syntactic Structures» ظهرَتْ عامَ ١٩٥٧م، أي في الوقتِ الذي ظهرَ فيه الكتابُ تقريبًا. وقد عَرَضَ فيها (لِيز) مسألة تَعلُّم اللّغةِ لِلْمُناقَشة.

كتبتُ أنا في قضايا مُشابِهةٍ في الأعوامِ التي تَلَتْ ذلك ، لكنّنا كُنّا قد فكَّرْنا في هذه القضايا بعض الوقت: مُوريس هالي Morris Halle وإرك لنيبيرغ في هذه القضايا بعض الوقت: مُوريس ، ين نَفَرٍ آخَرين .

كان أحَدُ الأشياءِ التي شغَلَتْنا كثيرًا نَقْدَ العُلومِ السَّلوكيَّة. كنَّا نُحاوِلُ إيجادَ منهج مختلفٍ نِسْبيًّا لِعِلْمِ النَّفْسِ الإدراكيِّ. وتظهَرُ شَذَراتٌ مِن هذا في كتابي منهج للأنّه بدا لي جَريئًا جدًّا ومتسرّعًا. وهناك مُناقَشةٌ أكثرُ تفصيلًا في مُقدِّمةِ طَبْعةِ ١٩٧٥م لِكتابي LSLT.

م. ر.: لَقِيَتْ مَواقِفُكَ النّظريّةُ قَبولًا مُتبايِنًا في الدّوائرِ اللّغويّة... وأذكُرُ قِراءةَ مَقالاتِ مُراجَعةٍ في أوّلِ مؤتمرٍ اشترَكْتُ فيه؛ مؤتمر تكساس. وكانَتِ المُناقَشةُ مُواجَهةً حاميةَ الوطيس. وقد قارَنْتَ إجراءاتِ التّقييم (التّقْنِياتِ

١- المُشاركُ الأوّلُ لِتشومسكي، الذي كان له إسهامٌ كبير في تطويرِ عِلْم وظائفِ الأصوات التّوليديّ the generative phonology في الرّوسيّة والإنجليزيّة، وأخيرًا نظريّةٌ توليديّةٌ لِبنيةِ الشّعر.
 ٢- متخصّصٌ في عِلْم نَفْسِ اللّغة وأساسِها الحيَويّ.

التي سَتُبيِّنُ أيُّ مِن نوعَي النَّحْوِ المُقترحَيْنِ لِتفسيرِ الحَقائقِ هو الأفضَلُ) بِإجراءاتِ الكَشْفِ discovery procedures عندَ البِنْيَويِّينَ ، التي صُمّمَتْ لِإنشاءِ النَّحْوِ مُباشَرةً مِن الحَقائق.

ن. ت.: في هذه النقطة، عَلَى المَرْءِ أن يُميِّزَ بِحَذَرٍ بِينَ الاتّجاهات. المختلفة التي تُدعَى «بِنْيويّة». وعِلْمُ اللّغة الوَصْفيُّ الأمريكيُّ أحَدُ هذه الاتّجاهات. أمّا إسهامُه الرّئيسُ، في رأيي، فقد كان إثارته لِأوّلِ مَرّة مُشكِلةً يمكنُ أن يُفسِّرها الإنسانُ بِسُهولةٍ كمُشكِلةِ التّفسير، أو مُشكِلةِ اكتسابِ اللّغة، وما أقصِدُ إليه هو أنّ تطوّرَ «إجراءاتِ الكَشْفِ» يمكنُ أن يُفهَمَ بِوَصْفِه تَناولًا لِنظريّةٍ في اكتسابِ اللّغة، وكذا بِوَصْفِه نظريّة تفسيريّة، انطلاقًا مِن المَنظورِ الثّنائيِّ لِعِلْمِ النّفْسِ ونظريّة المعرفة، ومِن المُثيرِ أن نُدرِكَ أنّ تلك لم تكن الحال؛ فاللّغويّونَ الذين كانوا يُطوّرونَ إجراءاتِ الكَشْفِ لم يقولوا: «هنا المادّةُ الكاملة، الشّروطُ التّجريبيّةُ التي يُطوّرونَ إجراءاتِ الكَشْفِ لم يقولوا: «هنا المادّةُ الكاملة، الشّروطُ التّجريبيّةُ التي عَلَى أَلْ المعرفة اللّغويّة، وفي تقديمٍ هذه النظريّة المادّةِ الكاملة، يُنتِجُ النَّحْوَ، فالنَّحُو يُمثَلُ المعرفة اللّغويّة، وفي تقديمٍ هذه النظريّة نكونُ قد أُعطِينا تفسيرًا لِحقيقةِ أنّ المُتكلِّمَ الذي تَعلّم لُغةً ما يَعِفُ هذا وذاك؛ فإجراءُ النّجربةِ يُنشئُ معرفته لِلّغة». هذا النّحو، الذي يُمثَلُ معرفته لِلّغة».

تلكُمْ ستكونُ سَبيلًا معقولةً لِتفسيرِ ما كانوا يقومونَ به لكنّهم لم يُقدِّمُوا مِثْلَ هذا التّفسيرِ ، لِأسبابٍ مختلفة ومهما يكُنْ ، فإنّ ذلك التّناولَ ، المفهومَ ضِمْنًا في عمَلِهم ، يبدو لِيَ الإسهامَ الأكثرَ أهميّةً في التّنوّعِ مِن البِنْيَويّة ، وأُعيدُ قولَ إنّ هذا ليس تفسيرَهم . لكنّني أُؤمِنُ بِمَشروعيّتِه بِوَصْفِه إعادةَ بِناءٍ ، معَ أنّه يَتعارضُ وما يَتذكّرُه مُعظَمُ مَن قاموا بِهذا العمَلِ فعليًّا ، فيما أعلَمُ .

وفي العمَلِ الذي كُنتُ أقومُ بِإعدادِه في أواخِر الأربعينيّات وأوائلِ

الخمسينيّات، حاولتُ التّغلّب عَلَى بعض أُوجُهِ القُصورِ الخطيرةِ في إجراءاتِ الكَشْفِ التي تطوّرَتْ ، وأن أجعَلَ هذه الإجراءاتِ واضحةً ، في الوقتِ الذي كُنتُ أتبنَّى فيه في ذهني موقفًا بِشَأنِ ما يُسمَّى الحقيقةَ النَّفسيَّةَ لِهذه الإجراءات، مُخالِفًا تمامًا لِلافتراضاتِ السّائدة في السّاحة، عَلَى غِرارِ ما فَهِمتُها، الافتراضاتِ التي يُمكنُ أن تُدعَى «خَياليّةً». ويبدو مُفترَضًا، عَلَى الجُمْلةِ، أنّ إجراءاتِ الكَشْفِ لا يمكنُ أن تُبرَّرَ إلَّا بِلُغةٍ «براغماتيَّة» بِوَصْفِها تقديمًا لِتنظيم لِلْمادّةِ الكامِلةِ سيكونُ مُفيدًا لِغَرَض أو آخر. كان ثَمّة استثناءاتٌ مِثْلُ (تشارلز هوكت Charles) Hockett ، الذي عَرَضَ تفسيرًا «واقعيًّا» واضِحًا لِإجراءاتِ الكَشْفِ في مقالةٍ مُهمّةٍ مُختصَرة عامَ ١٩٤٨م، في المَجلّة الدّوليّة لِعِلْم اللّغة الأمريكيّ The International Journal of American Linguistics وكُنتُ أُسلِّمُ أيضًا بأنَّ إجراءاتِ الكَشْفِ كانَتْ صادقةً جوهريًّا؛ بمعنَى أنَّ المرءَ يمكنُ أن يتصوّرَها تمثيلًا لِلْإجراءاتِ التي استُعمِلَتْ فعليًّا في الحصولِ عَلَى المعرفة التي نَمتلكُها مِن الحقائق التي تُقدَّمُ لَنا. تصوّرْتُ طويلًا أنّ إجراءاتِ الكَشْفِ التي تظهَرُ في الأدَب كانَتْ صَحيحةً في أُصولِها - أي إنّ المناهجَ التي يَستعمِلُها لُغويّونَ بِنْيَويّونَ مِثْلُ (زلغ هارس Zellig Harris)(١)، الذي كنتُ أَدرُسُ معَه، كَانَتْ صحيحةً مِن حَيثُ المبدأُ، وأنّ بعضَ التّهذيباتِ فقط كانَتْ ضَروريّةً لِجَعْلِها عمَلًا. وقد أنفقتُ قَدْرًا مِن الوقتِ والجُهْدِ، في حُدودِ خمسةِ أعوام أو ستة فيما أَظنُّ، مُحاوِلًا التّغلُّبَ عَلَى بعضِ النّقائصِ الواضحة في هذه الإجراءات، لكي تكونَ قادرةً عَلَى تقديم نَحْوٍ صَحيح ذي مَجالٍ وَصْفيٍّ لا مُتناهٍ مِن مادّةٍ لُغويّةٍ

۱- انظُرْ مؤلَّفه «مناهج في عِلْم اللَّغة البنيويّ Methods in Structural Linguistics»
 (شيكاغو: مطبعة جامعة شيكاغو، ١٩٥١م)، وموجودٌ في مخطوط عام ١٩٤٧م. وكانَتْ مقدّمتي لِعِلْم اللَّغة، مِن خِلالِ تصحيحِ التَّجربة الطّباعيّة (البروفة) لِهذه «المناهج» ١٩٤٧م.

محدودة . وجَليُّ أنَّ ذلك هو الصِّياغةُ المُناسِبةُ لِلْمُهمّة ، إن كُنّا نَعُدُّ هذه الإجراءاتِ فِعْلًا «نظريّةً لِتَعلُّم» لُغةِ البشَر .

وكان هناك مِن ثُمّ سُؤالانِ مترابطانِ:

- هل مِن الصّوابِ إعطاءُ تفسيرِ نَفْسيِّ لِهذه المناهج؟
- هل إجراءاتُ الكَشْفِ هذه هي الإجراءاتُ التي تُعبِّرُ عَلَى نحوٍ دقيق عن المُعطَى الحيَويّ الذي يَجعَلُ اكتسابَ اللَّغةِ ممكنًا؟

لاحِظي أنّنا لا نَستطيعُ أن نَعرِضَ ، كما ينبغي ، السّؤالَ الثّاني حتّى نَقْبلَ إجابةً بِالإيجابِ لِلسّؤالِ الأوّل ، وليسَ في مقدورِنا أن نبحثَ في «صِحّةِ» المناهج مِن دُونِ الاعتقادِ بِأنّها تعبيرٌ عَلَى نحوٍ أكثرَ دِقّةً - تعبيرٌ مقصودٌ - عن حقيقة نَقْسيّةٍ ما ، وتحتَ هذا التّفسيرِ «الواقعيّ» فحسبُ ، يظهرُ السّؤالُ عن الصّوابِ أو الصّدْق ، لكنّه يمكنُ القولُ ثانيةً إنّ هذا التّفسيرَ الواقعيّ لم يكن تفسيرَ هارس وجَمْهرةِ الآخرينَ الذين ابتكروا إجراءاتِ التّحليل الأكثرَ إحكامًا .

وقد بدأتُ أَتحقّقُ تدريجيًّا مِن أنّ الإجابة عن السّؤالِ الثّاني كانَتْ بِالنَّفْي. وتنطوي هذه الإجراءاتُ عَلَى نقائصَ لا يمكنُ تَجاوزُها؛ فقد كانَتْ خاطئةً مِن حَيثُ المبدأُ. وظَهرَ أنّ التّناولَ الصّحيحَ يَستعمِلُ المبادئَ التي كانَتْ أكثرَ تجريدًا، أكثرَ بُعْدًا. ومَضَيْتُ بِبُطْءِ نحو الإيمانِ بِأنّه كان لا بدّ مِن اتّخاذِ المبادئ العامّة، المُخطَّطِ التّجريديِّ العامّ، ذلك الذي حِينَ يُقابَلُ بِالحقائقِ المُعطاةِ سيُعطي نَحْوًا يُوضِحُ المعرفةَ اللّغويّة، وَفْقَ الخُطوطِ التي ذكرتُها قبلُ.

أمّا عَلَى المُستوَى النّفسيِّ، فإنَّ إجراءاتِ الكَشْفِ البِنْيويَّةَ تَتطابَقُ جوهريًّا والرَّؤيةَ التّجريبيَّةَ، التي يَتطلّبُ اكتسابُ المعرفةِ، وَفْقًا لها، عَمَليّاتِ تَصْنيفٍ واستقراء.

م. ر.: وبِهذا المعنَى يَرتبطُ عِلْمُ اللّغةِ البِنْيَويُّ بِالتّجريبيّة.

ن. ت.: في كُلِّ مِن النَّموذَجِ الأوروبيّ (عندَ تروبتسكوي Troubetskoy)، الذي كان مهتمًّا حقًّا بِهذه المسائل) والنَّموذَجِ الأمريكيّ تكونُ الإجراءاتُ تَصْنيفيّةً أساسًا، قائمةً عَلَى تَقْنِياتِ التّجزيءِ والتّصنيفِ التي تتقدّمُ تدريجيًّا نحوَ وَحَداتٍ لغويّةٍ أوسعَ دائمًا.

أمّا المبادئُ فينبغي أن تكونَ مختلفةً كُليّةً - وأنا مقتنعٌ بِذلك، اليومَ. ينبغي أن يبدأَ المرءُ بِتَمييزِ الأنظِمةِ المُحتملةِ لِلْمَعرفةِ بِمُساعَدةِ مبادئُ تُعبِّرُ عن المُعطَى الحيويّ. وهذه المبادئُ تُحدِّدُ نَموذجَ القواعِدِ النّحويّةِ التي تُتيحُها المبادئُ - وهي مَصْحوبةٌ بِإجراءِ تقييمٍ يَختارُ النّحو الأمثَلَ حِينَ تُقدَّمُ له القواعِدُ النّحويّةُ الممكنة. وإجراءُ التّقييمِ هذا، هو أيضًا جزءٌ مِن المُعطَى الحيويّ. وهكذا فإنّ اكتسابَ اللّغةِ هو عمليّةٌ لإصطفاءِ أفضَلِ نَحْوٍ يَتّفِقُ والحقائقَ المُتاحة، وإن أمكنَ جَعْلُ المبادئ حَصْريّةً عَلَى نحوٍ كافٍ، فسيكونُ هناكَ أيضًا ضَرْبٌ مِن «إجراءِ الكَشْف» - عَصْريّةً عَلَى نحوٍ كافٍ، فسيكونُ هناكَ مِثلُ هذا «الإجراءِ» ما دامَتِ المعرفةُ ينبغي، بِمَعنًى مِن المعاني، أن يكونَ هناكَ مِثلُ هذا «الإجراء» ما دامَتِ المعرفةُ تُكتسَبُ - لكنّه مِن نوعِ مختلفٍ تمامًا عَمّا كان يُفكّرُ فيه في النّظريّةِ البِنْيُويّة.

هذا التّصوُّرُ لِطبيعةِ المعرفةِ البشَريّة، ولِطبيعةِ اللّغةِ خاصَّةً، مختلفٌ تمامًا عن التَّصوُّرِ التّجريبيّ؛ لِأنَّ المرءَ يَفترِضُ أنَّ الشَّكْلَ العامَّ لِنظامِ المعرفةِ النّاتجِ يكونُ قد أُعطِيَ مُقدَّمًا. حَيثُ لا يُبنَى النّظامُ تدريجيًّا، خُطوةً خُطوةً، بِالاستقراءِ، والتّجزيء، والتّصنيفِ، والتّعميم والتّجريدِ، وهَلُمَّ جَرّا.

ونَتيجةً لِذلك، أحسَبُ أنّنا يمكنُ أن نُحدِّد ثَلاثَ مَسائلَ أساسيّةٍ تَظهَرُ لنا

۱- كان تروبتسكوي مؤسِّسًا، معَ رومان جاكوبسون، لِحَلْقة براغ. انظُرْ كتابه: «مبادئ عِلْمِ وظائفِ الأصوات Principles of Phonology»، ترجمة س. ۱. م. بلتاكس (بيركلي، كاليفورنيا، مطبعة جامعة كاليفورنيا، ١٩٦٩م).

في مُقارَنة عِلْمِ اللَّغةِ البِنْيَويّ بِالنَّحْوِ التوليديّ. الأولى، بِشَأنِ هدَفِ التّمييزِ الواضِح لِلْمعرفةِ اللّغويّة المكتسَبة، والثّانية، بِتَفْسيرِ الإجراءات: هل إجراءاتُ التّحليلِ عندَ ب. بلوخ B. Bloch"، وعند هارس، وتروبتسكوي<sup>(٢)</sup>، طرائقُ لِتنظيمِ المادّةِ اللّغويّة حقًّا ؟ – أو هل تُشكِّلُ فَرضيّاتٍ تجريبيّةً قويّةً ومُثيرةً، فيما يتّصِلُ بِالحقيقةِ النَّفْسيّةِ، وتحديدًا بِالبِنْيةِ الخِلْقيّة حَيَويًّا «بيولوجيًّا» ؟

وفي هذه النقطة ، اتّخذَ العمَلُ في النّحْوِ التّوليديّ عَلَى نحوٍ مُتميِّزٍ موقفًا واضحًا جدًّا . نعم ، نَقترحُ مِثْلَ هذه الفَرضيّاتِ التّجريبيّة . ونَتيجةً لِذلك ، نَعُدُّ كُلَّ الحقائقِ التي لها أيُّ تأثيرٍ في مشروعيّةِ هذه الفَرضِيّاتِ وَثيقةَ الصِّلةِ بالموضوع . وقد بدا واضحًا دائمًا ، في رأيي عَلَى الأقلّ ، أنّ التّفسيرَ «الواقعيَّ» لِلنّظريّةِ اللّغويّةِ وَحْدَه ، سَواءٌ أكان إجرائيًّا أم لم يكُنْ ، يُقدِّمُ الأساسَ لِفَرْعِ دِراسيٍّ مُهم ، فَرْعِ جَديرٍ بِالمتابعة .

وقد تَباينَتِ الاتّجاهاتُ في عِلْمِ اللّغةِ البِنْيُويّ في هذه المسألة، وهناك أيضًا بعضُ المُشكلاتِ في التّفسير، وأحسَبُ أنّ جاكوبسون وتروبتسكوي اتّخذا موقفًا قريبًا مِن ذلك الموقفِ المتبنّى أخيرًا في النَّحْوِ التّوليديّ، إذ يتحدّثانِ عن واقع نفسيّ، فيما يبدو لي، عَلَى نحوِ ما فعلَ (إدوارد سابر Edward Sapir)، مثلًا، بوضوح تامّ، يُضافُ إلى ذلك أنّهما، عَلَى الأقلِّ في عِلْمِ وَظائفِ الأصوات، افترَضا مبادئ بِنْيُويّةً شاملةً، حتّى إنّهما افترَضا، بِمعنى ما، إجراءاتِ تقييمٍ في صُورةِ نَظَراتٍ في التّساوُق، وتقليلِ الإسهاب، وهَلُمَّ جَرّا، وقد رَفضَ هارس، خِلافًا لِذلك، التّفسيرَ النّفسيَّ الواقعيَّ بوضوح تامّ، عَلَى الأقلِّ في عمَلِه الأوّل - خِلافًا لِذلك، التّفسيرَ النّفسيَّ الواقعيَّ بوضوح تامّ، عَلَى الأقلِّ في عمَلِه الأوّل -

۱- انظُرْ خاصّةً مقالَ: «منظومة شُروط أساسيّة للتّحليلِ الفونيميّ A Set of Postulates for» (۱۹۶۸ ، اللّغة Phonemic Analysis ، المجلّد ۳۷ (۱۹۶۸م).

۲- انظُرْ له: Anleitung ZU Phonologischen Beschreibungen (غوتنجن: فاندنهوبك - روبرخت، ۱۹۳۵م).

ولستُ مُستيقِنًا مِن أنَّ هذا أيضًا يَصدُقُ عَلَى عمَلِه الأكثَرِ حَداثةً منذُ أواخِر السّتينيّات، السّتينيّات، وفي كتابِه «المناهج Methods» وأعمالٍ أُخَر حتّى أوائلِ السّتينيّات، قَدَّمَ نظريّتَه بِوَصْفِها تقديمًا لِبدائلَ مختلفةٍ لِتنظيمِ الحقائق، ويَصدُقُ الشّيءُ نفسُه عَلَى بلوخ Bloch وآخرينَ، معَ عَدَمِ انطباقٍ عَلَى هوكت Hockett.

وأخيرًا، تُعالِجُ المسألةُ الثّالثةُ طبيعةَ الإجراءاتِ الصّحيحة، هل هذا إجراءُ كَشْفٍ، استقرائيُّ وتصنيفيُّ ؟ – أَهُوَ التّناولُ المُناسِبُ لِشَيءٍ ما كالنَّموذجِ العقلانيّ، أيُّ تَمْييزٍ لِلشَّكْلِ العامِّ لِلْمَعرفة (معرفةِ اللّغة، في هذه الحال)، معَ مناهجَ لِلتَّخيُّرِ بينَ تَحقّقاتٍ اختياريّةٍ لِهذا النّظامِ العامِّ تحتَ الشُّروطِ التّجريبيّةِ التي تُقدِّمُها التّجربةُ ؟

وأَحسَبُ أنّه مِن اللّائقِ أن نَعُدَّ نظريّةَ الملامِحِ المُميِّزةِ في عِلْمِ وَظائفِ الأصواتِ والاقتراحاتِ المختلفة فيما يتّصِلُ بِالتّفضيلِ النّسبيِّ («التّميّز»)، بَرْنامجًا لِلأصواتِ والاقتراحاتِ المختلفة فيما يتّصِلُ بِالتّفضيلِ النّسبيِّ («التّميّز»)، بَرْنامجًا لِنظامِ المعرفة – إن لم يكُنْ نَموذجًا لِلاكتساب، ومعَ ذلك، يَجدُرُ التّنبيهُ عَلَى أنّ تروبتسكوي، في عمَلِه في الصّوتيّات، حاولَ أن يُقدِّمَ إجراءاتٍ تصنيفيّةً.

م. ر.: بِشَأْنِ النَّقطةِ النَّانية ، لاحظتُ أَنَّ هناك تَشعُّباتٍ كثيرةً حولَ التّحديدِ المُقدَّمِ لِنشاطِ اللَّغويّين . هَلِ التّحليلاتُ والنّظَريّاتُ التي يُقدّمونَها لُعَبُّ عقليّةٌ حقًّا ، أو أنّهم يُحاولونَ ترسيخَ الحقيقةِ (ولو جزئيًّا) لِقانونِ موضوعيًّ مفروض عَلَى شيءٍ واقعيّ ؟

ن. ت.: المَسألةُ هي: كيفَ يُفسِّرُ المرءُ إجراءَ كَشْفٍ؟ – هل هو تنظيمٌ لِمُعطَياتٍ لغويّة فحَسْبُ، أو طريقةٌ للتّعبيرِ عن واقع نَفْسيّ؟

ومِن المُثيرِ أَن نَنظُرَ عن كَثَبٍ إلى مُمارسةِ اللّغويّينَ الذين حاولوا أَن يُبرهنوا بوضوحٍ عَلَى أَنّهم كانوا حقًّا يُقدِّمونَ تَقْنياتٍ لِتنظيمٍ مُحْكَمٍ لِلْمُعطَيات، وتلك المُمارَسةُ، ترتكزُ عَلَى إيمانٍ ضِمْنيًّ بِالنّقيضِ، ويَنتظِمُ هذا التّطوّرَ الكامِلَ لِعِلْمِ اللّغةِ البِنْيَويّ كُلّه، وقد حَدثَ دائمًا أَنّه كُلّما اقترحَ إنسانٌ منهجًا أو إجراءً، أشار

شَخصٌ آخَرُ إلى أنّ هذا الإجراءَ يُفضي إلى «نتائجَ غيرِ مُرْضِية». ومِن ثَمّ، اقتُرِحَتْ بعضُ التّصحيحاتِ والتّحسيناتِ. وعَلَى هذا النّحو، كانَتِ الإجراءاتُ تُهذَّبُ بِاستمرار.

ولكنْ ما المَعْنَى الذي يمكنُ أن نُضفِيَه عَلَى فِكْرةِ «نتيجةٍ غيرِ مُرْضِية» ؟ليس هناك فِكرةٌ كهذه، عَلَى الأقلِّ في أيِّ معنَى مُثير، إن كان كُلُّ ذلك المُجازَفِ
به طريقة لتنظيم المُعطَيات؛ ومِن ثَمّ لا يمكنُ أن يكونَ هناك سِوَى نتائجَ ليسَتْ
جيّدة وليسَتْ سيّئةً، بِصَرْفِ النّظرِ عن آراءٍ بَسيطةٍ في الغزارةِ أو التّماسُك، ولا
يمكنُ أن يكونَ المَرْءُ مُصيبًا أو مُخطئًا في تصنيفِ مُعطَياتٍ في فَراغٍ نَظريّ.
ونتيجة لذلك يغدو واضحًا أنّ المَرْء، إلى حَدِّ أنّه يَعترِفُ ضِمْنًا بوجودِ فِكراتٍ مِن
قبيلِ «نتائجَ جيّدةٍ» مُقابِلَ «نتائجَ غيرِ مُرْضِية»، يَستنيمُ إلى فِكْرةٍ ما عن الواقع
النّفسيِّ، أي الحقيقةِ، بِصَرْفِ النّظرِ عن مبلَغ إنكارِ هذه الاستنامة.

ومهما يكُنْ ، فإنّ الرّفضَ الصّريحَ لِمِثْلِ هذه الاستنامةِ يجعَلُ مِن العسيرِ جدًّا الوصولَ إلى تفسيرٍ كهذا لِجُزءِ كبيرٍ مِن هذا العمَل – يمكنُ أن يَجِدَ مُبرِّرَه في هذا التّفسير .

#### تحديدان لِلتّحويل:

م. ر.: مفهومُ «التّحويلِ Transformation» أَساسيٌّ في نَظَريّتِكَ. وهو أَيضًا أَحَدُ مُستنبَطاتِها الرّئيسة، وفي نَموذَجِكَ يُؤثِّرُ المُكوِّنُ التّحويليُّ في «مُحَصِّلةِ» المُكوِّنِ الأساسيّ (قواعد الكتابة الثّانية): حَيثُ يأخُذُ بِنَى عبارةٍ أخرى (أشجار). بنَى عبارةٍ أخرى (أشجار). لكنّ اللّغويَّ زِلغ هارس كان استعمَلَ سابقًا مُصطلَحَ «التّحويل». وكثيرًا ما جاء فَهْمُ الاختلافِ بينَ الاستعماليْنِ لِلْمُصطلَح هزيلًا، هل لكَ أن تُحدِّدَه بدِقّة؟

ن. ت .: إنّ مفهومَ هارس لِ «التّحويل» لم يكُنْ ، عَلَى نحو دقيق ، لُغُويّ النَّشأةِ - أو، لِنَقُلْ عَلَى نحو أكثرَ دِقَّةً، ليس مفهومًا ينتمي إلى النَّظريَّةِ المُهتمّةِ بِالبِنْيةِ التّحويليّةِ لِلْجُمَلِ. وقد طوّرَ هارس هذا المفهومَ بِوَصْفِه جزءًا مِن دِراستِه لِلْخِطابِ في أواخِرِ الأربعينيّات. أمّا النّظريّةُ اللّغويّةُ التي عَرَضَها في «المناهج Methods»، فلم تُقدِّمْ سِوى أَدُواتٍ لِوَصْفِ وَحَداتٍ لم تَتجاوَزْ طُولَ جُمْلةٍ واحِدة. وحِينَ حاولَ بَسْطَ هذه المناهج لِتشمَلَ بِنْيَةَ الخِطاب، لاحظَ حالًا أنّ مناهجَ التَّجزيءِ والتَّصنيفِ استُنبِطَتْ لِأَجلِ نَحْوِ جُمَلِ لم يؤدِّ إلى أيَّةِ نتيجةٍ مُفيدة. ومِن ثمّ بَحَثَ عن طريقةٍ لِإختزالِ منظومةٍ مِن الجُمَل المُعقَّدة في الخِطابِ إلى شَكْلٍ ستكونُ فيه قابلةً لِلتّحليلِ بِوَساطةِ المناهجِ المُستنبَطةِ لِلْجُمَل وأجزائها. واقترحَ استعمالَ بعضِ «التّحويلاتِ» لِجَعْلِ الخِطابِ عاديًّا، لِتحويلِ الجُمَلِ المُعقَّدةِ إلى بِنَّى بَسيطةٍ مُتساوقةٍ يمكنُ أن تُطبَّقَ عليها مناهجُ عِلْم اللَّغةِ البِنْيَويّ: تجزيء المُتتاليات، استبدال العناصِر، التّصنيف، غير ذلك. وعندَ هارس كانَتِ التّحويلاتُ صِلاتٍ مُنتظِمةً بينَ الجُمَل، بينَ «البِنَى السَّطْحيّة». أمّا تَقْنِيًّا، فإنّ التّحويلَ في هذا المعنَى ثُنائيٌّ غيرُ مُنظَّم مِن البِنَى اللّغويّة، يُتّخَذَ مُتكافِئًا مِن حَيثُ البِنْيةُ بِمعنَّى ما. ولِإعطاءِ مِثالٍ مادّيّ، تأمّلي بِنْيتَيْنِ لغويّتَيْنِ، كُلُّ مِنهما في طَرَف سَهْم مُزدَوج، وقد وُصِفَتْ كُلُّ بِنْيةٍ مِن خِلالِ تَعاقُبِ الفئاتِ النَّحويَّةِ التي تتألُّفُ مِنها. وهنا يَتبيَّنُ كيفَ يَصوغُ المرءُ علاقةَ المَبْنيِّ لِلْمعلومِ والمَبْنيِّ لِلْمَجهول  $N_x \ V \ N_y \leftrightarrow N_y \ is \ Ved$  في هذا الإطار: active-passive relation by  $N_x$  التي تُقرَأُ هكذا:

الاسم X + فعل + الاسم Y مكافئ لِـ:

الاسم Y + فعل في صيغة اسم المفعول + y (مِن جانب) + y السّم y في السّهم في مِثْلِ هذه الصّيغِ يُتصوّرُ أنّهما مُتكافئتانِ في جانبَي السّهم في مِثْلِ هذه الصّيغِ يُتصوّرُ أنّهما مُتكافئتانِ

في المعنَى الآتي: وإذا اختَرْنا اسْمًا ما (ولِيكُنْ أَحْمَد) لِ $N_x$ ، واسْمًا ما (ولِيكُنْ لَيلَى) لِ  $N_y$  ، وفِعْلًا ما (ولِيكُنْ يرى) لِ V ، فإنّ المِثالَيْنِ البديلَيْنِ  $N_y$  : أَحْمَدُ يَرَى لَيلَى في اليسار، و: لَيلَى تُرى مِن جانِبِ أَحْمَدَ في اليمين - يَحظَيانِ بِالدّرجةِ نفسِها مِن القَبولِ بِوَصْفِهما جُمْلتَيْنِ. ويُمكنُ استعمالُ مِثْلِ هذه «التّكافؤاتِ» في جَعْلِ الخِطابِ عاديًّا عَلَى النّحوِ الآتي: لو قُدِّمَتْ إلَينا جُمْلةٌ في خِطابِ في إحْدَى صُورتَيْنِ، لَاستطعنا أن نَضَعَ مكانَها جُمْلةً مُماثِلةً في الصّورةِ الأُخرى. وبِمُواصَلةِ استعمالِ تَحْويلاتِ التّكافؤ هذه في الخِطابِ، نستطيعُ أن نُحوِّلَ الجُمَلَ إلى صُوَرٍ مُماثِلةٍ، يُمكنُ أن تُستعمَلَ فيها إجراءاتُ الاستبدالِ التي أَنشِئَتْ مِن أَجْلِ نَحْوِ الجُمَل، ونَستطيعُ أَن نُنشئَ أصنافَ استبدالٍ لِلْكلماتِ التي أدَّتِ المُهمّة نفسَها تقريبًا في الخِطاب، وأصنافُ الخِطاب هذه لا ينبغي أن تَلتبسَ بِالْأَصِنَافِ المُتعلِّقةِ بِالمُفرداتِ أو أَصِنَافِ العبارةِ في اللَّغة. وهذه هي الفِكْرةُ الأساسيّةُ لِ «تحليل الخِطاب»، كما طوّرَها هارس في منشوراتٍ مُختلفة منذُ عام ٠ ١٩٥٥م تقريبًا. وما هو مُناسِبٌ في هذا السِّياقِ أنَّ عَلاقاتِ التَّحويلِ في المعنَى الذي أرادَه هارس، طُوِّرَت إبَّانَ مُحاوَلةِ نَقْلِ المَناهج البِنْيَويّةِ إلى تَحليلِ الخِطاب. أمَّا عَلَى المُستوَى النَّظَريِّ، فإنَّ المُميِّزَ الجوهريَّ الأوَّلَ لِتحويلاتِ هارس هو أنَّ كُلًّا مِنها يُؤسَّسُ بِاستقلالٍ عن الجوانبِ الأُخرى لِلنَّحْو، عَلَى غِرارِ ما أكَّدَ هارس، كُلُّ تَحويل يُؤسَّسُ نِهائيًّا مِن المُلاحَظةِ والدَّليل، عَلَى أساس شُروطِ التّصنيفِ التي وَصفتُها تَوًّا؛ وكُلُّ علاقةٍ تحويليّةٍ تُوجَدُ بِاستقلالٍ عمّا هو صادِقٌ أو زائفٌ بِالنَّسبةِ إلى بَقيَّةِ اللُّغة. والحَقُّ أنَّ التّحويلَ تَعْميمٌ بِشَأْنِ إمكانيَّةِ قَبولِ أمثِلةٍ

مِن شَكْلَي الجُمْلةِ، وأنّ التّعميمَ الواقعيّ صَحيحٌ أو زائفٌ بِصَرْفِ النّظرِ تمامًا عن أيّ شيءٍ يمكنُ أن نكتشفَه لاحقًا حولَ اللّغةِ المدروسةِ أو نَظَريّةِ اللّغة - أو عن أيّ مصدرٍ آخَرَ - كالاختبارِ النَّفْسيّ. وهذا الوصفُ وَصْفٌ طبيعيٌّ ضِمْنَ التّناولِ

العامِّ لِ «مناهج» هارس - تَصوّرٌ غيرُ نَفْسيٍّ لِلّغة.

يَرفُضُ هارس فِكْرةَ أَنَّ لُغةَ شَخْصِ ما أو جُمهورٍ ما، يُمكنُ أن تُعَدَّ منظومةً مُحدَّدةً جيّدًا مِن الجُمَل وذاتَ بِنِّي تُميّزُها المبادئُ النّحويّةُ الصّحيحةُ أو الزّائفة. وإنّ الوَصْفَ النَّحْويَّ الذي يبتغيه، عَلَى الأقلِّ في إطارِ «مناهجِه Methods» التي قَدَّمَتْ خَلْفيّةً لِتطوُّرِ فِكْرةِ «التّحويل»، وَصْفُ مُحْكَمٌ لِمجموعةٍ مِن المُعطَياتِ، وهكذا لا يمكنُ أن يكونَ خاطئًا إلّا نتيجةً لِلإهمال - كأَنْ يُقرِّرَ مثلًا أنَّ عُنصُرًا في مجموعةِ المُعطَياتِ، مِمَّا يَتمتُّعُ بِخاصّيةٍ ملحوظة، ليس له هذه الخاصّيّةُ. وما التّحليلُ التّحويليُّ، الذي يريدُه، سِوَى طريقةٍ أُخرى لِوَصْفِ مجموعة المُلاحَظاتِ المُقدَّمة. وطبيعيٌّ تمامًا بعدَ ذلك أن نَصِفَ التّحويلَ بِأنّه تعميمٌ يُقرِّرُ أنَّ المُعطَياتِ تَعْرِضُ خاصّيّةً ما، وهي في هذه الحالِ خاصّيّةً إمكانيّةِ قَبولٍ مُتساويةٍ تحتَ استبدالٍ مُنظَّم، عَلَى غِرارِ ما وُصِفَتْ قَبْلَ لَحَظات. والوَصْفُ النَّحْويُّ في هذه الحال، مختلِفُ تمامًا عن نَظَريّةٍ (مُنحازةٍ) في أُحَدِ العلوم الطّبيعيّة، مثلًا. وفي العُلوم الطّبيعيّةِ، يمكنُ أن تتصارعَ نَظَريّتانِ حتّى حِينَ تتَّفقانِ عَلَى مُعطَياتٍ مُتيسِّرة، وسيبحَثُ العالِمُ عندئذٍ عن مُعطَياتٍ جديدةٍ لِيصطفى مِن بَينها، مُعتمِدًا عَلَى الافتراض «الواقعيّ» لِمسألة أنّ ما تدّعيه النَّظريَّتانِ بِشَأْنِ الكَيْنوناتِ المُفترَضةِ فِيهما صحيحٌ أو زائفٌ، ومِن ثَمَّ قابِلٌ لِإختيارٍ أكبر. لكنّ هارس، خاصّةً في مَطلَع السّتّينيّات، ذَهَبَ إلى أنّ الأوصافَ اللَّغويَّةَ التي تُتيحُ مجالًا لِلاختيار، لا يمكنُ أن تكونَ مُتعارِضةً في هذا المعنَى. ذلك، عَلَى الأقلِّ، ما أراهُ يُدافعُ عنه في عمَلِه حتّى ظُهورِ مَقالِه عن التّحليل التّحويليّ في مجلّة اللّغة Language .

۱- ز. س. هارس «النّظريّة التّحويليّة Transformational Theory»، مجلّة اللّغة Language»، مجلّد ۱۹ (۱۹۶۵م).

أمّا في الـ LSLT<sup>(\*)</sup>، وكذا في الأعمالِ اللّاحقةِ في النَّحْوِ التَّوليديّ، فإنّ التّحويلاتِ تُحدَّدُ عَلَى نحوٍ مختلِفٍ تمامًا: رُبّما كان عَلَيَّ أن أستعمِلَ مُصطَلَحًا مختلفًا بَدَلًا مِن إخضاعِ مُصطَلَحِ هارس لِلسّياقِ المختلفِ تمامًا في النَّحْوِ التّوليديّ.

ففي ال LSLT، مثلاً، ليس التّحويلُ علاقةً بينَ مجموعتَيْنِ مِن الجُمَلِ أو بينَ بِنْيَتَيْنِ سَطْحيّتَيْنِ (\*\*) بل هو قاعدةٌ ضِمْنَ نِظامٍ مِن القَواعِدِ يُحدِّدُ أوصافًا بِنْيَويّةً لِصِنفٍ لا مُتناهٍ مِن الجُمَل. وفي اشتقاقِ جُمْلةٍ ما، تُطبَّقُ قاعِدةٌ تحويليّةٌ عَلَى تَصيفٍ لا مُتناهٍ مِن الجُملةِ فتُحوِّلُه إلى تمثيلٍ تجريديّ آخَرَ. والتَّمثيلُ الأوّليُّ هو مَا يُسمَّى البِنْيةَ العميقة، التي تُحوَّلُ شيئًا فشيئًا إلى بِنْيةٍ نِهائيّة (أو سَطْحيّة).

أمّا في إطارِ النَّحْوِ التّوليديّ، فإنّ علاقاتِ التّكافؤ مِن النّوعِ الذي يَستعمِلُه هارس في تأسيسِ التّحويلِ تَستطيعُ وَحْدَها الإيحاءَ بِوُجودِ تحويلٍ، لكنّها لا تُقيمُه، إذ صَحيحٌ في الإنجليزيّة، مثلًا، أنّ علاقاتِ الاستبدالِ المُناسِبةَ بينَ المبنيِّ لِلْمعهول The active تُدرَكُ جُمْلةً: فجُمْلةُ: فجُمْلةُ: فجُمْلةُ: فجُمْلةُ: فجُمْلةُ: فجُمْلةُ: فجُمْلةُ: فجُمْلةُ: هَلَى غِرارِ: «زَيدٌ يُرعَبُ بِالإخلاصِ»، في «الإخلاصُ يُرعِبُ زَيْدًا»، جُملةُ جيّدةٌ عَلَى غِرارِ «الإخلاصُ يُرعَبُ بِزيدٍ» (\*\*\*). حينَ أنّ: «زَيدٌ يُرعِبُ الإخلاصَ» شاذّةٌ، عَلَى غِرارِ «الإخلاصُ يُرعَبُ بِزيدٍ» (\*\*\*). لكنّ علاقاتِ الاستبدالِ هذه، بِصَرْفِ النّظَرِ عن كيفيّةِ إدراكِها عَلَى نحوٍ دقيق، لا لكنّ علاقاتِ الاستبدالِ هذه، بِصَرْفِ النّظَرِ عن كيفيّةِ إدراكِها عَلَى نحوٍ دقيق، لا تكفي لِتثبيتِ وُجودِ تَحويلٍ فيما يتّصِلُ بِأَشكالِ المبنيِّ لِلْمَعلوم والمبنيِّ لِلْمَجهول. وإنّ البراهينَ التّجريبيّةَ لا بدّ مِنها لِإظهارِ أنّه ضِمْنَ تَخطيطِ أنظِمةِ القواعِدِ المسموحِ بِها يَتضمَّنُ النَّحُولُ الأَفضلُ مِثلَ هذا التّحويل. وحتّى عندَ افتراضِ مِثْلِ المسموحِ بِها يَتضمَّنُ النَّحُو الأَفضلُ مِثلَ هذا التّحويل. وحتّى عندَ افتراضِ مِثْلِ المسموحِ بِها يَتضمَّنُ النَّحُو الأَفضلُ مِثلَ هذا التّحويل. وحتّى عندَ افتراضِ مِثْلِ

<sup>\*-</sup> مختصر عنوانِ كتاب تشومسكى: «البنية المنطِقيّة لِلنّظريّة اللّغويّة».

<sup>\*\*-</sup> ينبغي أن يُفهَمَ مُصطَلَحُ «سَطحيّة» بِوَصْفِه مُصطَلَحًا تَقنيًّا هنا. ولا يدلّ عَلَى أنّ هذه البنيةَ لا يمكنُ أن تمتلكَ خاصّيّاتٍ «عميقةً عقليًّا». انظر ص١٥٦ مِن هذا الكتاب.

<sup>\*\*\* -</sup> تَجدرُ مُلاحظةُ أنّنا استبدَلْنا بِالاسْمِ الأعجميّ اسْمًا عربيًّا «زَيد». [المترجم إلى العربيّة].

هذا التّحويلِ عَلَى أساسِ بُرْهانِ تجريبيّ ما، لن يُقيمَ علاقةً بينَ القولِ: «الإخلاصُ يُرعِبُ زَيدًا»، والقولِ: «زَيدٌ يُرعَبُ بِالإخلاصِ»، ولا رَيْبَ في أنّ التّحويلَ المُفترَضَ لِلْمبنيِّ لِلْمَجهول سَيظهَرُ في اشتقاقِ: «زَيدٌ يُرعَبُ بِالإخلاصِ» مِن بِنْيتِها المُفترَضَ لِلْمبنيِّ لِلْمَجهول سَيظهرُ في اشتقاقِ: «الإخلاصُ يُرعِبُ زَيدًا» مِن بِنْيتِها العميقةِ المُجرَّدةِ، ولا يظهرُ في اشتقاقِ: «الإخلاصُ يُرعِبُ زَيدًا» مِن بِنْيتِها العميقةِ المُجرَّدةِ، فالبِنْيتانِ العميقتانِ يُمكنُ أن تكونا مُتشابِهتَيْنِ وحتى مُتطابقتَيْنِ، والاشتقاقانِ مُتطابقتانِ بِصَرْفِ النَّظَرِ عن هذا التّحويل، لكنّ ذلك هو المعنى الوحيدُ الذي يمكنُ أن يقولَ فيه المرءُ إنّ الجُمْلتَيْنِ يربِطُهما هذا التّحويلُ، وهكذا تكونُ فِكْرةُ «التّحويلِ» مختلفةً تمامًا عن تلك التي طوّرَها هارس.

وكذا فإنّ التّحويلَ ضِمْنَ الإطارِ النّظَريِّ لِلنَّحْوِ التّوليديِّ ليس «غيرَ قابِلٍ لِلإصلاحِ» في مفهومِ هارس.

وبِغَضِّ النّظرِ عن مَبْلَغِ قُوّةِ الدّليلِ التّجريبيّ في نُصْرةِ نَحْوٍ يتضمّنُ تحويلًا ما، يمكنُ الدّليلَ اللّاحِقَ أن يُشيرَ إلى أنّ النّحْوَ خاطئٌ وأنّ نَحْوًا ما آخَر تَسمَحُ به النّظريّةُ العامّةُ نفسُها صَحيحٌ، أو أنّ النّظريّةُ العامّةَ خاطئةٌ وأنّ مجموعةً مختلفةً مِن المبادئ لها تَخْطيطُ مختلفٌ بِالنّسبةِ إلى النّحْوِ، صَحيحةٌ، ومِن غيرِ المُمكنِ أن نُحدِّدَ بَداهةً أنواعَ الأدلّةِ التي سيَثْبُتُ أنّها مُناسِبةٌ لِاستنتاجاتٍ كهذه، ويُشبِهُ النّحوُ أساسًا فَرْضِيّةً في العُلومِ الطّبيعيّةِ بِشَأْنِ موضوعٍ ما لِلْبحثِ Subject matter أساسًا فَرْضِيّةً في العُلومِ الطّبيعيّةِ بِشَأْنِ موضوعٍ ما لِلْبحثِ التّجريبيّ – الشّيءُ نفسُه صحيحةٌ بإلنسبةِ إلى فَرْضيّةٍ ثانويّةٍ في النّطْرِ عن مَبْلَغِ قوّةِ الدّليلِ التّجريبيّ – الشّيءُ نفسُه يَصحُ بِالنّسبةِ إلى فَرْضيّةٍ ثانويّةٍ في النّحْوِ نَظَرًا إلى أنّها تتضمّنُ قاعدةً تحويليّةً ما.

وآمُلُ أن يُساعِدَ هذا في إيضاحِ الاختلافِ بينَ التَّصوّرَيْنِ.

# الرّياضيّاتُ وعِلْمُ اللّغة:

م. ر.: وُلِدَتِ القواعدُ النّحويّةُ التّوليديّةُ مِن تَلاقٍ بينَ الرّياضيّاتِ وعِلْمِ اللّغة. هل لَكَ أن تُقدِّمَ معلوماتٍ أكثرَ دِقّةً عن هذه الولادة ؟

ن. ت.: عَلَيَّ أَن أُميِّزَ بِينَ مسألتَيْنِ. تَتَّصِلُ أولاهما بِمُشكلةٍ أُثيرَتْ سابقًا: كيفَ يمكنُ أَن تُميَّزَ المعرفةُ اللّغويّةُ عَلَى نحو واضح؟ والتّمييزُ الواضحُ ينبغي أن يكونَ، أساسًا، نَظَريّةً تَتَّخِذُ شَكْلًا. وهذه المُلاحَظةُ يمكنُ أيضًا أَن تُمدَّ إلى مُشكِلةِ اكتسابِ اللّغةِ ومسألةِ النّظريّةِ التّفسيريّةِ المُرتبطةِ بها، في مفهوم مُناقشتنا الأولى. وتُوجَدُ التّفسيراتُ إلى دَرَجةِ أَنّ المبادئَ العامّةَ دقيقةٌ، ومِن حَيثُ المبدأُ، مُعطاةٌ شَكْلًا؛ وعَلَى أساسِ مبادئ كهذه في مقدورِ المَرْءِ أَن يُقيمَ برهانًا استنتاجيًّا يُفضى إلى الظّاهِراتِ التي يمكنُ أَن تُفسَّر.

وهكذا فإن شَكْلًا تعبيريًّا شِبْهَ رِياضيًّ يُفترَضُ قَبْليًّا في البرنامج الإجماليّ، إلا أنّه شَكْلُ تعبيريُّ مُبسَّطٌ حقًّا. ونُريدُ أن نصوغَ مبادئَ دقيقةً وقواعدَ دقيقةً ضِمْنَ Formalized. ويَثبُّتُ أخيرًا أنّ الطّريقَ إلى «التّكلُّم بِدِقّة» إنّما هو التّشكيلُ (أي إعطاءُ الشَّكُل) لكنّه لن يكونَ صَحيحًا أن يُنظرَ إلى ذلك بِوَصْفِه رياضيّاتٍ. ويمكنُ القولُ مثلًا إنّ نوعًا مِن نَظريّةِ الوظيفةِ المُتكرِّرة Recursive يُقدِّمُ، مبدئيًّا، أداةً لِلتّعبيرِ عن القواعدِ اللّغويّة، وحتى تلك النقطةِ ، يَظلُّ هذا تشكيلًا ، وليس رِياضيّات. ويَبدأُ عِلْمُ اللّغة الرّياضيُّ حِينَ يَدرُسُ المرءُ خاصّيّاتٍ تجريديّةً لِلتّشكيل ، مُستخلِصًا إيّاها مِن تَحقُّقاتٍ خاصّة. ولا يظهرُ الموضوعُ بِالمعنى الحاسِمِ إلّا بِقَدْرِ ما يمكنُ أن تُثبَتَ قضايا مُهمّةٌ ، أو عَلَى الأقلّ الموضوعُ بِالمعنى الحاسِمِ إلّا بِقَدْرِ ما يمكنُ أن تُثبَتَ قضايا مُهمّةٌ ، أو عَلَى الأقلّ يُنظرُ مختلفةٌ جدًّا.

م. ر.: إنّ بعضَ النّظريّاتِ الرّياضيّةِ قد أغوَتْ كثيرًا مِن اللّغويّينَ. وأُفكِّرُ في صِداماتِهم «التّاريخيّةِ» معَ مُهندسي الاتّصالِ عن بُعْد...

ن. ت: حقًا، في نِهاية الأربعينيّاتِ وبداية الخمسينيّات كان ثَمّة تطوّراتُ مُهمّةٌ في النّظريّة الرّياضيّة لِلاتّصال، ونَظريّة المعلومات، ونَظريّة العمَل الآليّ.

أُمَّا تَقْنيًّا، فإنَّ نَماذَجَ مِن مِثْلِ مصادرِ الحالةِ المُتناهيةِ عندَ ماركوف Markov قد اقتُرحَت (\*\*).

وما أكثر ما افتُرِضَ أنّ هذه النّماذجَ كانت مناسِبةً لِوَصْفِ اللّغة، فقد أشار جاكوبسون إلى هذا عَلَى نحوٍ مبهم، أمّا هوكت فقد استعملَها عَلَى نحوٍ واضح تمامًا، وفي عام ١٩٥٥م اقترحَ نظريّةً في بِنْيةِ اللّغةِ قائمةً عَلَى نَموذجِ مَصادرِ ماركوف المُستعارِ مِن النّظريّةِ الرّياضيّة في الاتّصال، وقد طُوّرَتْ نَظريّاتُ مُماثِلةٌ عندَ عُلَماءِ النّفس، والمهندسين، والرّياضيّين.

وكُلُّ هذه النّظريّاتِ جعلَتْني شَكّاكًا جدًّا. وأصبحتُ مُهتمًّا كثيرًا بِالرّياضيّاتِ ذاتِ الصّلةِ الكبيرةِ بالموضوع في البدء؛ لِأنّني أردتُ إثباتَ أنّ هذه النّماذجَ لم تكُنْ ملائمةً لِلنّحو في لُغة طبيعيّة.

م. ر.: ماذا كان السَّببُ الافتراضيُّ لِشكِّيتكَ ؟ - أكان الحَدْسَ ؟

ن. ت.: حَدْسٌ أُقيمَ ثانيةً عَلَى النّزعةِ المُضادّةِ لِلتّجريب نفسِها، وأرى أنّ نموذجَ مصدرِ الحالةِ المُتناهيةِ يمكنُ عَلَى نحوٍ معقولٍ أن يُعَدَّ تَمييزًا لِشيءٍ ما كالحُدودِ الخارجيّةِ لِنظريّةِ التّعلُّمِ التّجريبيّة، والحَقُّ أنّ عالِمَ النّفسِ الرّياضيَّ وعالِمَ المَنطِق، باتريك سوبز Patrick Suppes، قَدّمَ وَصْفًا دقيقًا لِهذا الحَدْس، أو روايةً مُعدَّلةً له، منذُ عِدّةِ أعوام، أثبتَ الرّجلُ أنّ صُورةً ثريّةً جدًّا لِنظريّةِ التّعلُّم

<sup>\*-</sup> باختصارٍ، هي أدوات شكليّة ذاتُ عددٍ متناهٍ مِن الهيئات (الحالات) تُنتج سلاسلَ مِن الرّموز؛ واحدةً إثر أُخرى، في ترتيبٍ طُوليّ، حيثُ الرّمزُ التّالي المنتَجُ يعتمدُ فحَسْبُ عَلَى الحالة الرّاهنة وربّما عَلَى مادّة مُعطاة. وفي الاستعمالِ اللّغويّ، يمكنُ أن تُنتجَ الأداةُ جُمْلةً مِن اليسارِ إلى اليمين - أوّلًا the الـ، ثمّ men (رجال)، ثمّ arrived (وصلوا)، إلخ. - مُستعمِلةً مواردَ تَذكُّرٍ مُحدَّدةً بِدقة في تحديدِ الرّمز اللّاحق. [المؤلّف].

القائمة عَلَى الاستجابة لِلْمُنبِّه، ينبغي أن تبقَى ضمنَ حدودِ مصادرِ الحالةِ المُتناهية مِن الضَّرْبِ الذي كُنّا قد عرَضْنا له.

عَدَّ هذا نتيجةً إيجابية. أمّا أنا فقد بدا لي نتيجةً سَلْبيّةً. والسّببُ هو هذا. وعَلَى غِرارِ ما هو معروفُ منذُ القِدَم، حتّى الأنظِمةُ البدائيّةُ في المعرفة لا يمكنُ أن تُمثّلَ بِلُغةِ مَصادرِ الحالةِ المُتناهية عند ماركوف - خُذِي، مثلًا، معرفتنا للإنجليزيّة، أو حتّى أنظِمةً أكثرَ بَساطةً كحِسابِ التّفاضُلِ والتّكامُلِ الافتراضيّ. وتَبَعًا لِذلك، أظهرَتْ نتيجةُ سوبز Suppes أنّ المعرفة التي نمتلكُها لا يمكنُ حتّى أن يُقترَبَ مِنها (عَلَى نحوٍ أصح لا يُحصَل عليها) بِوَساطةِ نظريّةِ التّعلُّمِ التي كان يراها. ويُشكّلُ هذا الخُطوةَ الأخيرةَ في تَفْنيدٍ كامِلٍ لِنظريّةِ التّعلُّم هذه، ومِن ثمّ، النّظريّاتِ الأقلِّ قوّةً.

لم أَثِقْ بِنَظريّاتِ اللّغةِ القائمةِ عَلَى نَموذجِ المصدرِ عندَ ماركوف، الذي بدا لي أنّه وَرِثَ نقائصَ نَظريّةِ التّعلُّمِ التّجريبيّة. ومهما يكُنْ، فإنّه ابتغاءَ معرفةِ ما إن كانتُ صحيحةً أو لا، كان لا بدّ مِن الانتظارِ إلى أن تكونَ قُدِّمَتْ عَلَى نحوٍ مضبوط. وإذ ذاك يمكنُ أن يُوجَّهَ السّؤالُ الجوهريّ:

هل تُوجدُ خاصّيّاتٌ لِلّغاتِ الطّبيعيّة، وأيٌّ مِنها يَعِزُّ التّعبيرُ عنه في أيِّ مِن هذه الأنظِمة ؟

ومِثْلُ هذه الخاصّيّاتِ موجودٌ.

م. رن متى برهنتَ عَلَى ذلك؟

ن. ت.: بَعْدَ إكمالِ كتابِ الـ LSLT. وقد تضمّنَتِ النّسخةُ الأولى مِن هذا المخطوط، التي اكتملَتْ عامَ ١٩٥٥م، مقدارًا كبيرًا مِن التّشكيلِ لا Society of Fellows الرّياضيّات. وبَعْدَ أمدٍ قصيرٍ انتقلتُ مِن جَمعيّة الزُّملاء

في هارفارد إلى مُختبَرِ أبحاثِ الإلكترونيّات في MIT في المُسالُ وكان هناك مقدارٌ كبيرٌ أيضًا، وإن يكُنْ مِن الاهتمامِ المُبرَّرِ تمامًا بِنَظريّةِ التّوصيلِ الرّياضيّة، ومقدارٌ كبيرٌ أيضًا، وإن يكُنْ أقلَّ تبريرًا، مِن الإيمانِ بإمكانيّةِ دِراسةِ اللّغة قَدّمَتْها نماذجُ المصدَرِ عندَ ماركوف وما قاربَها، مِمّا أثار حَماسةً كبيرةً بينَ المُهندسينَ، وعُلَماءِ النّفسِ الرّياضيّينَ، وبعضِ اللّغويّين. وما إن صِيغَتِ المسألةُ بوضوحٍ، حتّى صار واضحًا مباشرةً أنّ هذه النّماذجَ لم تكُنْ كافيةً لِتمثيلِ اللّغة. وقد أُعلِنَ عن هذه المُلاحظةِ في «البِنَى النّحويّة Syntactic Structures» معَ مادّةٍ أُخرى، في مقالةٍ أكثرَ تَقْنيةً عامَ ١٩٥٦م.

وإِثْرَ ذلك تطوّرَ فرعٌ مُحدَّدٌ مِن عِلْمِ اللّغةِ الرّياضيِّ، شغلَ نفسَه أوّلاً بِخاصّيّاتٍ شَكْليّةٍ لِلأنظِمةِ كانَتْ أغنى كثيرًا، وتُدعَى «قواعِدَ بِنْيةِ العبارة العبارة والمنفُ الأكثرُ إثارةً بينَ هذه الأنظِمة، فهو الذي أصبحَ يُدعَى تَقْنيًّا «قواعدَ بِنْية العبارةِ الحُرّةِ السّياق الأنظِمة، فهو الذي أصبحَ يُدعَى تَقْنيًّا «قواعدَ بِنْية العبارةِ الحُرّةِ السّياق، الأنظِمة، فهو الذي أصبحَ يُدعَى تَقْنيًّا «قواعدَ بِنْية العبارةِ الحُرّةِ السّياق، ومنذُ نِهايةِ الخمسينيّات، كان ثَمّةَ حقًّا مقدارٌ مِن العملِ حولَ الخاصّيّاتِ الشَّكْليّةِ لِأَنماطِ مختلفةٍ مِن القواعد، حولَ طاقتِها التّوليديّةِ، وخاصّيّاتِها وعلاقاتِها، وهَلُمّ جَرًّا. أمّا اليومَ، فإنّ هذه الدِّراسةَ تُؤلِّفُ فَرْعًا صغيرًا مِن الرّياضيّات. وقد قَدّمَ الرّياضيُّ الفرنسيّ م. ب. شوتزنبيرغر M.P. Schützenberger مُشرةً حقًّا في هذا الميدان.

م. ر .: الذي تطوّر مُستقلًّا عن عِلْم اللّغة . . .

<sup>\*-</sup> اختصارٌ لمعهد ماسوشوستس لِلتِّقانة [المترجم العربيّ].

ن. ت: نعم، وآمُلُ أن تَتواصلَ هذه الدّراساتُ (۱)، ويَتواصَلُ البحثُ الرّياضيُّ في القَواعِدِ التّحويليّة، وقد كان ثَمّةَ عمَلٌ حديثٌ مُثيرٌ قامَ به (ستانلي بيترز و روبرت رتكه Stanley Peters and Robert Ritchie) في هذا الموضوع الأخير.

وحِينَ نَعودُ إلى النّقطة الأولى، يبدو واضحًا أنّ نظريّاتِ التّعلُّمِ التّجريبيّةَ أقلُّ كثيرًا مِن أن تكونَ كافيةً؛ حتّى إنّه يمكنُ إظهارُ هذا إن نَحنُ سَلَّمْنا بِافتراضِ أنّ مصادرَ الحالةِ المُتناهِيةِ عندَ ماركوف هي الأنظِمةُ الأغنى التي يمكنُ الحصولُ عليها مِن خِلالِ نَظَريّاتٍ كهذه، في أقصَى ما يمكنُ. ولا يبدو هذا الاستنتاجُ غيرَ عليها مِن خِلالِ نَظَريّاتٍ كهذه، في أقصَى ما يمكنُ. ولا يبدو هذا الاستنتاجُ غيرَ

۱- انظُرْ ن. تشومسكى: «خاصّيّات شكليّة للنّحو Formal Models of Grammar»، و ج. ا. ميلر و ن. تشومسكي: «نماذج مُتناهيةٌ لِمُستعملِي اللُّغة Finitary Models of» Language Users ، نُشِرَ كِلاهما في ر. د. ليوس و ر. بش، وي. غالانتر، كتيّب علم النَّفس الرِّياضيّ، المجلَّد ٢ (نيويورك: وايلي، ١٩٦٣م)؛ و ن. تشومسكي و م. ب. شوتزنبيرغر: «النّظريّة الجَبْريّة في اللّغات الحُرّة السّياق The Algebraic Theory of اللّغات الحُرّة Cantext-Free languages في ب. برافورت؛ و د. هرسكبيرغ: برمجة الحاسوب والأنظمة الشَّكليّة: دراسات في المنطق Computer Programming and Formal Studies in Logic :Systems (أمستردام، نورث هولاند: ۱۹۶۳)؛ و س. جنسبيرغ: «النّظريّة الرّياضيّة في اللّغاتِ ذاتِ السّياق الحُرّ The Mathematical Theory of Context-Free Languages (نیویورك: مكجراو – هل، ۱۹۶۱م)؛ و ج. هوبكروفت و ج. د. ألمان: «اللّغاتُ الشّكلانيّة وعلاقتُها بالعمَل الآليّ Formal Languages and» their Relation to Automata (كيمبردج، ماسوشوستس: مطبعة أديسون - ويرلى، ١٩٦٩م)؛ و ج. كِمْبَل: «النَّظريَّة الشَّكليَّة للنَّحو The Formal Theory of Grammar" (إنجلوود كليفز، ن. ج.: برنتس – هيل، ١٩٧٣م)؛ و م. جروس و ا. لنتن: «مدخل إلى القواعد النّحويّة الشّكلانيّة Introduction to Formal Grammars» (نيويورك: سبرنجر-فيرلغ، ١٩٧٠م).

معقولٍ لَدَيَّ، معَ أَنَّه استنتاجٌ غيرُ دقيقٍ طبعًا لِأَنَّ فِكْرةَ «النَّظريَّةِ التَّجريبيَّة» غيرُ مُحدَّدةِ جبّدًا.

م. ر .: هل رَبطْتَ نَقْدَكَ لِهذه النّظريّاتِ مباشرةً بِنَقْدِ عِلْم اللّغة البنيويّ؟

ن. ت: حقًّا، عَلَى نحوٍ غيرِ مُباشِر. كانَتْ هذه النظريّاتُ آنذاكَ دارِجةً جدًّا، حتى إنّها أثارَتْ درجةً مِن الشّعورِ بِالنشاطِ والخِفّة euphoria، وأحسَبُ أنّه مِن المُناسِ أن أقولَ ذلك، وفي الأجواءِ الفِكْريّةِ في كيمبردج كان هناك وَقْعٌ كبيرٌ لِلتّطوّراتِ التّقْنِيّة الرّائعة، التي واكبَتِ الحربَ العالميّة الثّانية، وقد راجَتْ رواجًا كبيرًا الحاسِباتُ الآليّةُ، والإلكترونيّاتُ، وعِلْمُ الصّوت، والنّظريّةُ الرّياضيّةُ للاتّصال، وعِلْمُ الطّرائقِ التَّقْنِيّة لِفَهْمِ السّلوك للاتّصال، وعِلْمُ الضَّيْ العُلومِ الإنسانيّة عَلَى أساسِ هذه المفهومات، وكان ذلك متّصِلًا البشريّ، وأُعيدَ بِناءُ العُلومِ الإنسانيّة عَلَى أساسِ هذه المفهومات، وكان ذلك متّصِلًا تمامًا، ولأنتني كنتُ طالبًا في جامعة هارفارد في مطلّعِ الخمسينيّات، كان لِهذا كُلّه تأثيرٌ كبير فِيَّ، وإنّ نَفَرًا مِن النّاس، وأنا مِنهم، كانوا مهتمّينَ حقًّا بهذه التّطوّرات، ويَرجعُ بعضُ ذلك إلى أسبابِ سياسيّة، عَلَى الأقلِّ بِمِقدارِ دَاوِفعي الشّخصيّة.

#### م. ر.: لأسباب سياسيّة ؟

ن. ت.: نعم، لأن هذا المُركَّبَ الكامِلَ مِن الفِكْر بدا مرتبطًا بِتيّاراتٍ سياسيّة يُتوقَّعُ أن تكونَ خَطِرةً حقًّا: مُناوِرة، ومرتبطة بِالمفهوماتِ السّلوكيّةِ لِلطّبيعة البشَريّة.

م. ر.: وهكذا كان لِشَكّيتِكَ أسبابٌ سِياسيّة...

ن. ت: نعم، جزئيًّا. لكنّه طبيعيُّ أنّ هذه الدّوافعَ لم تكُنْ وثيقةَ الصِّلةِ بإثباتِ أنّ هذا كان خطأً بِتَمامِه، كما اعتقدتُ. اعتقدتُ أنّ هذه النّظريّاتِ لا يمكنُ

 <sup>\*-</sup> يُرادُ به الدّراسةُ النّظَريّةُ لِعَمليّاتِ الضّبط في الأجهزة الإلكترونيّة والميكانيكيّة والبيولوجيّة.
 وخاصّةً: التّحليل الرّياضيّ لإنتقالِ المعلوماتِ في هذه الأجهزة [المترجم العربيّ].

حقًّا أَن تَفيَ بِما وعدَتْ به. وحِينَ حُلِّلَتْ بِعنايةٍ تفكَّكَتْ، معَ ما تركَتْ مِن إسهاماتِ ملموسةِ ومُهمّة.

م. ر.: وقد رأينا برامجَ كبيرةً لِلْبحثِ في الذّكاءِ الاصطناعيّ تَتطوّرُ، قائمةً عَلَى القُدُراتِ غير المُتناهيةِ فيما يبدو لِلْحَواسيب...

ن. ت.: الذَّكاءُ الاصطناعيُّ جاء في وقتٍ متأخِّرٍ نِسْبيًّا بِوَصْفِه نتيجةً لِما سُمِّيَ حينئذٍ بِعِلْم الضّبط Cybernetics ...

م. ر.: الموقفُ في هذا الشّأنِ ظاهريُّ التّناقُضِ، ويمكن القولُ، عَلَى الجُمْلة، إنّ الفيزياءَ والتِّقانةَ تُمكّنانِ مِن إنماءِ القُدُراتِ والأداءات البشريّة، وأحيانًا بِدَعْمِ أدواتٍ بسيطةٍ تمامًا. وبِالذّكاءِ الاصطناعيِّ تُطوَّرُ التِّقانةُ الأكثرُ تقدّمًا لِلْحُصولِ عَلَى النّتائجِ الأكثرِ محدوديّة، التي تأتي حقًّا تحتَ قُدْرةِ المخلوقِ الأكثرِ غَباءً...

ن. ت: أنا وَجِلٌ مِن أنّ كثيرًا مِن الجُهْدِ المبذولِ في هذا الميدانِ يُعوِّلُ عَلَى فِكَرٍ أُوّليّةٍ وسَطْحيّةٍ جدًّا في إلقاءِ الضّوءِ عَلَى مسألةِ الذّكاءِ الاصطناعيّ. ولا يلزَمُ أن تكونَ هذه هي الحالَ، ورُبّما لن تكونَ هي الحالَ ذاتَ يوم. لكنّ الأمرَ كذلك حتّى الآنَ، عَلَى الجُمْلة؛ وقد عانى الميدانُ أيضًا مِن مَزاعِمَ غيرِ معقولةٍ البتّة. وينظلي هذا الحُكْمُ عَلَى العُلومِ السّلوكيّة، ومِن ذلك مثلًا عمَلُ (سكنر Skinner) في السّلوك الكلاميّ. وذلك العمَلُ الذي نُشِرَ عامَ ١٩٥٧م، كان قد قُدِّمَ قبلَ عَشْرةِ أعوام في شَكْلِ مُحاضَراتِ ولْيَم جيمس، ثمّ كان له إِثْرَ ذلك مباشرةً صدى كبير. حَيثُ كَتبَ عنه وتحدّثَ (و. ف. كواين W. V. Quine)، وأخرونَ كثيرونَ، بِحَماسةٍ كبيرة، كان حقًّا البِدْعةَ الرّائجةَ في الوقتِ الذي وفدتُ فيه عَلَى كيمبردج، عامَ ١٩٥١م، في هارفارد.

قد يَعتقِدُ المرءُ - وقد اعتقدَ بعضُهم فِعْلًا - أنَّ الحواسيبَ ستسمَحُ بِأَداءٍ

آليً لِإجراءاتِ الكَشْفِ في عِلْم اللّغة، ويمكنُ أن تُقدِّمَ الفِكْرةُ مادَّةً يُغذَّى بها الحاسوبُ لِاستنباطِ النّحوِ في هذا النّصّ، عَلَى افتراضِ أنّ الإجراءاتِ التّصنيفيّة لِلتّحليلِ التي قد طُورَتْ، كانَتْ أساسًا كافيةً ومُلائمةً لِتحديدِ بِنْيةٍ نَحْويّة، وقد افترض، عَلَى الجُمْلةِ، خاصّةً في المُحيطِ الفِكْريّ هنا في كيمبردج، أنّ نظريّة افترض، عَلَى الجُمْلةِ، خاصّةً في المُحيطِ الفِكْريّ هنا في كيمبردج، أنّ نظريّة سكنر في السّلوكِ قد قُتِلَتْ بحثًا، وأنّ الفِكرَ التي أُحكِمَتْ ضِمْنَ نظريّةِ الاتّصالِ، وخاصّةً نموذجَ المصدرِ عند ماركوف، قَدّمَتْ إطارًا عامًّا لِدَرْسِ اللّغة، لكنّني حينَ شَرَعْتُ بِدِراسةِ هذه الموضوعاتِ كُنتُ مُقتنعًا بِسُرعةٍ بِأنّ الافتراضاتِ حينَ شَرَعْتُ بإلسبابٍ لم يكُنْ بعضُها السّائدة كانَتْ خاطئةً، وأنّ النّماذجَ الدّارجة غيرُ كافية، لإسبابٍ لم يكُنْ بعضُها منفصِلًا عن بعضِ، بل لها رَوابطُ مُهمّةٌ، كما أسلفْتُ، بِالمبدأ التّجريبيّ.

## الخُطواتُ الأولى:

م. ر.: وماذا كانَتْ صِلاتُكَ المُباشِرةُ بِجَماعةِ اللّغويّينَ؟ - عُدْوانيّةً؟ - مفعَمةً
 بالنّزاع؟

ن. ت.: ليس تمامًا. في البَدْءِ تجاهلَ كُلُّ مِنّا الآخَرَ. ويمكنُ القولُ مثلًا إنّه لم يُعِرْ أَحَدٌ تقريبًا أيَّ اهتمامٍ لِذلك العملِ الأوّل الذي ذكرتُه لك، في النّحوِ التّوليديِّ لِلْعِبْرِيّةِ الحديثة، لكنّ ذلك كان عملَ طالِبٍ، وما كُنتُ أتوقّعُ أنّ أحَدًا سيتنبَّهُ إليه، وبِحَسَبِ عِلْمي، فإنّ لُغويّيْنِ اثنَيْنِ فحَسْبُ أظهرا كُلَّ اهتمامٍ به: (هنري هونيجزوالد Henri Hoenigswald)، وهو عالِمُ لُغاتٍ هنديّةٍ أوروبيّة دَرَسْتُ معَه في جامعةِ بنسلفانيا، و(برنارد بلوخ Bernard Bloch)، وهو عالِمُ الأصواتِ المشهورُ في جامعةِ ييل.

وفي أيَّةِ حال، فإنَّه خارجَ رِحابِ عِلْمِ اللَّغة بِمعناه الضَّيِّق، أثارَ العمَلُ انتباهَ وفي أيَّةِ حال، فإنَّه خارجَ رِحابِ عِلْمِ اللَّغة بِمعناه الضَّيِّق، أثارَ العمَلُ انتباهَ (Yehoshua Bar-Hillel)، الذي كان آنذاك هنا في كيمبردج –

ثمّ صِرْنا صديقَيْنِ حميمَيْنِ، أَعدَّ الرّجلُ اقتراحاتٍ ممتازةً، ومِن ذلك أنّه اقترحَ عَلَى نحوٍ مُقنعٍ جدًّا أنّ عَلَى الْمُ أن أكونَ مُتطرّفًا جدًّا وعَلَى الْ أفترِضَ تمثيلاتٍ أساسيّةً أكثرَ تجريدًا، مُماثِلةً لِتلك المُفترَضة لِمَراحِلَ أولى لِلّغة، لِتفسيرِ الأشكالِ المعاصرة، وقد تأكّد أنّ تلك فِكْرةٌ رائعة، أمّا أهمّيّةُ اقتراحِه فقد غَدَتْ واضحة بعد ذلك بِأمدٍ طويل في عِلْمِ الأصواتِ الكلاميّةِ التوليديّ، وقد فكّرتُ في أن أعيدَ صِياغةَ النّحوِ العِبْرِيِّ بِتَمامِه آخِذًا بِهذا الاقتراح، عامَ ١٩٥١م، حَيثُ أُدخِلُ عليه تحسيناتٍ ملحوظةً.

وقد أبدى كواين بعض الاهتمام في الجانِبِ المنهجيّ، خاصّةً في مُشكِلةِ إنشاءِ مِعيارِ البَساطةِ في النّظريّة اللّغويّة، وشجّعني عَلَى المُضِيّ أكثرَ في ذلك، مِثْلَما كان شأنُ (نلسون جودمان Nelson Goodman). وإن كان ذلك حَوْلَ جُمْلةِ العمَل. ولم يُبدِ أحَدُ مِن اللّغويّينَ اهتمامًا بِذلك الطِّرازِ مِن العمَل.

لم أكن منزعِجًا أو مفاجاً على نحوٍ مِن الأنحاء: لم أُفكِّر بِأنّني كُنتُ أعمَلُ في ميدانِ علم اللّغة، وعَلَى نحوٍ ما، كُنتُ أُعاني مِن انفصامٍ في ذلك الوقت، إذ ظَلِلْتُ أعتقدُ أنّ منهجَ عِلْمِ اللّغة البِنْيُويِّ الأمريكيِّ كان صائبًا في الجوهر، وعَلَى غِرارِ ما قُلْتُ لَكِ، أمضيتُ وقتًا طويلًا أحاولُ تحسينَ إجراءاتِ الكَشْفِ وإعطاءَها شكلًا، ابتغاءَ التّغلُّبِ عَلَى نَقائصِها، لكنّها ما إن ضُبِطَتْ حتى أدَّتْ بِجَلاءٍ إلى نتائجَ خاطئة، ومعَ ذلك، اعتقدتُ لأمدٍ طويلٍ حقًّا أنّ الخطأَ خَطئي بِسَبِ مِياغاتٍ خاطئة، وفي عام ١٩٥٣م، نشرتُ مقالةً في مجلّةِ «المنطق الرّمزيّ صياغاتٍ خاطئة، وفي عام ١٩٥٣م، نشرتُ مقالةً في مجلّةِ «المنطق الرّمزيّ لذي أُملُ في أن يكونَ أساسًا لِشيءٍ ما سيفعَلُ فِعْلَه حقًّا، وكان ذلك، عندي، عِلْمَ لَذيَّ خَقيقيًّا، وما كنتُ أقومُ به – مُحاوِلًا إنشاءَ نظريّةٍ تفسيريّةٍ في النّحوِ التّوليديّ – للْعَةٍ حقيقيًّا، وما كنتُ أقومُ به – مُحاوِلًا إنشاءَ نظريّةٍ تفسيريّةٍ في النّحوِ التّوليديّ – بدا لي مِن نواح أُخرى ضَوْبًا مختلفًا مِن العمَلِ، إضافةً إلى ذلك، إن جاز القولُ.

وبينَ مُعاصِرِيَّ كان ثُمَّةَ نفرٌ قليلٌ وجدوا ذلك العمَلَ مُثيرًا.

والوحيدُ الذي اعتقدَ دائمًا أنّ عَلَيّ أن أُواصِلَ هذا العمَلَ وأتخلّى عن مسألةِ إجراءِ الكَشْفِ بِرُمّتها إنّما كان موريس هالي، كان آنئذٍ طالِبَ دِراساتٍ عُلْيا في هارفارد، مِثْلي، وكان أيضًا يُعلِّمُ في الوقتِ نفسِه في ال MIT. التقينا عامَ ١٩٥١م، وصِرْنا صديقَيْنِ حميمَيْنِ، وكانَتْ لنا نِقاشاتُ لا تنتهي. اعتقدَ هو أنّ إجراءاتِ الكَشْفِ هذه لم تكُنْ مفهومةً. لَسْتُ أتذكّرُ حُجَجَه، لكنّني أتذكّرُ الاختلافَ معَه في ذلك العهد. وفي عام ١٩٥٣م انتهيتُ إلى النتيجةِ نفسِها: إن كانتْ إجراءاتُ الكَشْفِ لم تَحُلَّ المسألةَ، فذلك لأنّ المنهجَ بِتَمامِه كان خاطئًا، وليسَ لأنّني أخفقتُ في صِياغتِها عَلَى نحو صحيح.

وفي تَأَمُّلِ مَا مَضَى، لا أُستطيعُ أَن أَفهمَ لماذا انتهى بي غالبًا إلى الوصولِ الى مُتناوَلِ هذه النتيجة – أتذكّرُ بِدِقّةٍ اللّحظةَ التي شعرتُ فيها أخيرًا بِالرِّضا.

وقد بدا عَلَى نحوٍ فُجائيّ أنّه كان ثَمّةَ سَببٌ وَجيهٌ - السّببُ الواضحُ - لِئلًا تأتي أعوامٌ كثيرةٌ مِن السَّعْيِ المُكتَّفِ المُكرَّسِ لِتحسينِ إجراءاتِ الكَشْفِ بِطائل، في حينَ أنّ العملَ الذي كُنتُ أقومُ به في العهدِ نفسِه حولَ القواعدِ النّحويّةِ النّوليديّةِ والنّظريّة التّفسيريّة، بِانفصالٍ تامّ بينَهما تقريبًا، بدا يُفضي عَلَى نحوٍ متينِ إلى نتائجَ مُثيرة.

ومنذُ أن أدركتُ ذلك كان التّقدّمُ سريعًا جدًّا. وفي السَّنةِ ونِصْفِ السَّنةِ التّاليتَيْنِ كتبتُ الـ LSLT، الذي كان في حُدودِ ١٠٠٠٠ صحيفة مطبوعة عَلَى التّاليتَيْنِ كتبتُ الـ LSLT، الذي كان في حُدودِ ٢٠٠٠٠ صحيفة مطبوعة عَلَى اللّه الطّابعة، وكذلك تقريبًا كُلَّ ما وُضِعَ في كتابي «البِنَى النّحويّة» ومقالَ مُؤتمرِ تكساس لِعام ١٩٥٨م، وهَلُمَّ جَرًّا.

أُمَّا بِشَأْنِ القَبولِ الذي لَقِيَه ال LSLT فَثَمَّةَ شيءٌ قليلٌ يمكن أن يُقال.

وكُنتُ قد ذكرتُ لَكِ أنّه لم يكُنْ لَدَيَّ الانطباعُ الذي كان يُثيرُه رَدُّ الفِعْلِ عَلَى فريقٍ مِن اللّغويّينَ. وقد قدّمتُ الـ LSLT لِمَطْبعةِ معهد ماسوشوستس لِلتّقانةِ MIT التي رفضَتْه، ويُخيَّلُ إلَيَّ أنّ سببَ ذلك لا يمكنُ أن يكونَ إلّا أنّ الموقفَ في ذلك الوقتِ لم يكُنْ مُواتِيًا البتّة بِالنّسبةِ إلى كتابٍ عامٍّ في ذلك الموضوع، خاصّةً حِينَ يكونُ ذلك الكتابُ مِن تأليفِ كاتبٍ مغمور، وكذا قدّمتُ مقالًا تَقْنيًّا حولَ البَساطةِ والتّفسيرِ إلى مجلّة Word، استجابةً لإقتراح رومان جاكوبسون، لكنّه رُدّ فعليًّا بِالبريدِ العائد، وهكذا كان لَدَيَّ أمَلُ محدودٌ بِرُؤيةِ أيِّ جزءٍ مِن هذا العمَلِ منشورًا، عَلَى الأقلِّ في مجلّةٍ لغويّة، لكنّ ذلك حقًّا لم يُزعجْني كثيرًا، وجدتُ مؤريس هالي ورومان جاكوبسون، وعلّمتُ الفرنسيّةَ العِلْميّةَ والألمانيّةَ العِلْميّة - موريس هالي ورومان جاكوبسون، وعلّمتُ الفرنسيّةَ العِلْميّة والألمانيّةَ العِلْميّة ولم تَعترِضْني أيّةُ مشكلةٍ حيَويّة، وكنتُ حُرًّا في أن أقومَ بِالعمَلِ الذي يُهمّني.

وعَلَيَّ أَن أَوْكَدَ أَنّه، معَ ضَآلةِ الاهتمامِ بِالعمَلِ الذي كُنتُ أقومُ به بينَ اللّغويّينَ عَلَى الأقلِّ، لم يكُنْ لَدَيَّ البِتّةَ مُبرِّرٌ لِلتّذمّرِ بِقَدْرِ ما كانَتْ تُقلقني شُروطُ العمَل. عَلَى العَكْسِ، كنتُ ذا حَظِّ عظيمٍ وعرفتُه. الدّراسةُ في بنسلفانيا مع زِلِغ هارس ونلسون جودمان كانَتْ تجربةً حافزةً جدًّا، وكنتُ سعيدًا جدًّا بِأن أكونَ قادرًا عَلَى مُواصَلةِ مُناقَشةِ العمَلِ الذي كنتُ أقومُ به معَ هارس، خاصّةً حِينَ كنتُ في هارفارد مِن عام ١٩٥٥ إلى عام ١٩٥٥ مني جَمعيّةِ الزّملاء، حَيثُ لم تكُنْ لَدَيَّ مسؤوليّاتُ وكنتُ حُرًّا في أن أعمَلَ مِثْلَما أردتُ معَ كُلِّ التّسهيلاتِ المُتاحة لهارفارد، وتلكم فرصة رائعةٌ. أنفقتُ وقتًا طويلًا في المُقرَّراتِ الدّراسيّة، وحَلقاتِ لهارفارد، وتلكم فرصة رائعةٌ. أنفقتُ وقتًا طويلًا في المُقرَّراتِ الدّراسيّة، وحَلقاتِ البحث، والمُناقشات، خاصّةً معَ الفلاسفةِ في هارفارد - كواين، وأوستن (الذي زار هارفارد حينئذٍ)، و وايت، وآخرينَ. كانَتْ مرحلةً مُفعَمةً بِالحَيَويّةِ والاندفاع زار هارفارد حينئذٍ)، و وايت، وآخرينَ. كانَتْ مرحلةً مُفعَمةً بِالحَيَويّةِ والاندفاع

في محيطِ كيمبردج ، بِالنّسبةِ إلى طالبٍ له اهتماماتٌ مِن قَبيل اهتماماتي .

كَانَتْ أَجُواءُ البحثِ في MIT قريبةً مِن أن تكونَ مِثاليّةً. ولم أُستطِعْ في أيّةِ حالٍ أَن أَجِدَ موقعًا في عِلْم اللّغة في أيِّ مكان - ولم أكُنْ عَلَى الحقيقة مُؤهَّلًا لِلْحِرْفةِ وَفْقَ مَعاييرِ هذا الميدان. وفي MIT، لم يكُنْ ثَمَّةَ مَعاقِلُ أكاديميَّةٌ حَصينةٌ في المَيادينِ التي تحظَى بِاهتمامي. موريس هالي وأنا وآخَرونَ كُنَّا أحرارًا في مُتابَعةِ أبحاثِنا، ثمّ بعدَ ذلك في وَضْعِ برنامجِ لِلدّراساتِ العُلْيا. هذا الغِيابُ لِلْبِنْيةِ المُوطَّدةِ الأركانِ، إضافةً إلى رُوحِ عامٍّ في تَشجيعِ ابتكارٍ بدا واعِدًا، أعدّا لِإزدهارِ عِلْم اللَّغة في MIT عَلَى نحوٍ كان فعلًا، عَلَى الأقلِّ بِالنَّسبةِ إلينا، مستحيلًا في مكانٍ آخر. أمّا جورج ميلر، الذي كان إذ ذاك رئيسَ قِسْمِ عِلْمِ النّفسِ في هارفارد، فقد صار مُهتمًّا أيضًا. وقُمْنا بِبَعضِ العمَلِ معًا في أواسطِ الخمسينيّات. وقد واصَلَ العمَلَ لِتطويرِ ميدانٍ جديد تمامًا في عِلْم اللُّغةِ النّفسيّ. وبِفَضْل مُساعدتِه كنتُ قادرًا عَلَى قَضاءِ عام مكافأة في المعهد لِلدّراسةِ العالية في برنستون في ١٩٥٨-١٩٥٩م. وعَلَيَّ أن أذكُرَ أيضًا صديقي الحَميم (إريك لينيبيرغ Eric Lenneberg)، الذي كان آنذاك قد بدأً دِراساتِه المُثيرةَ جدًّا في مَيدانِ «بيولوجيا» اللّغة، مُتقدِّمًا في عمَلِه وَفْقَ مَساراتٍ مُماثلة نسبيًّا.

ثمّ أخذَتْ هذه الموضوعاتُ تحظَى بِشيءٍ مِن الاهتمام بينَ اللّغويّينَ، أوّلاً في مؤتمرَي تكساس عامَي ١٩٥٨ و١٩٥٩م، اللّذَيْنِ نظّمَتْهما أرشيبالد هل، واللّذَيْنِ دُعيتُ إليهما، كانتِ المُناقشاتُ نَشِطةً وحادّةً، كما أشرتُ قبلُ، ولعلّه مِن سُوءِ الحَظّ أنّ مَحاضِرَ جَلَساتِ مؤتمر ١٩٥٩م لم تُنشَر، حَيثُ قدّمتُ ورقةً حولَ عِلْم الأصواتِ التوليديّ في الإنجليزيّة، تناولتُ فيها ذلك الموضوعَ بِعُمْقٍ عَلَى نَمَطِ عمَلي في العِبْريّةِ قبلَ ذلك بِعَشْرةِ أعوام، وإن يكُنْ تَناولُ هذا الوقتِ قد جرى بِاطمئنانٍ أكبرَ إلى المنهج، ويمكنُ القولُ عَلَى الجُمْلةِ إنّني لم أنشُرْ فعليًّا إلّا جرى بِاطمئنانٍ أكبرَ إلى المنهج، ويمكنُ القولُ عَلَى الجُمْلةِ إنّني لم أنشُرْ فعليًّا إلّا

في مَجلَّاتٍ كَانَتْ خارجَ ميدانِ عِلْم اللَّغةِ في تلك السِّنينَ.

وقد اجتذبت مسائلُ النّحوِ التّوليديّ اهتمامَ اللّغويّينَ قبلَ كُلِّ شيء، نتيجةً لِنَشْرِ مُراجَعةٍ شاملة قامَ بها (روبرت ليز Robert Lees) لِكتابي «البِنَى النّحويّة» عامَ ١٩٥٧م في مجلّة اللّغة Language ثمّ انتقلَتِ المُناقشةُ إلى مُنتدًى أكثرَ شُمولًا عامَ ١٩٦٢م في المؤتمرِ الدَّولي لِلّغويّينَ، الذي عُقِدَ في ذلك العام في MIT فقد ألقيتُ مُحاضَرةً هناك نُشِرَتْ بعدَ ذلك في صُورةِ مَقال، بعدَ شيءٍ مِن التّهذيب، حَمَلَ عنوان: «المسائل الحاضرة في نظريّة اللّغة»(١). وفي تلك المُحاضَرةِ حاولتُ أن أُبيِّنَ، عَلَى نحوٍ شامل نِسْبيًّا، ما بدا لي أنّه الاختلافاتُ الجوهريّةُ بينَ النّحوِ التّوليديّ وعِلْمِ اللّغة البِنْيَويّ. لكنّها ظلّت شيئًا الاختلافاتُ الجوهريّةُ بينَ النّحوِ التّوليديّ وعِلْمِ اللّغة البِنْيَويّ. لكنّها ظلّت شيئًا يَصعُبُ أن يُنشَرَ في الولايات المتّحدة، معَ أنّ الموقفَ قد تحسّنَ كثيرًا بِنَشْرِ عَمالٍ مُهمّة جدًّا لِروبرت ليز و ج . ه . ماثيوس (G. H. Mathews) وإدوارد كليما (Edward Klima)

## م. ر .: هل بدأتَ في ذلك الوقت تُدرِّسُ عِلْمَ اللَّغة؟

ن. ت.: نعم، في بِداية السّتينيّاتِ بدأنا برنامجًا لِلدّراساتِ العُلْيا. وكما أسلفتُ، كُنّا قادرينَ عَلَى تطويرِ برنامجِنا في MIT، لأِنّ اله MIT، بمعنًى مِن المعاني، كان خارجَ نِظامِ الجامعةِ الأمريكيّة، لم يكُنْ ثَمّةَ أقسامٌ كبيرة لِلْعُلومِ الإنسانيّةِ أو العُلومِ الاجتماعيّة المرتبطة بها في اله MIT، وهكذا استطعنا أن نُنشئَ قِسْمًا لِعِلْمِ اللّغة مِن دُونِ أَن نُواجِهَ مُشكِلاتِ التّنافس و (البيروقراطيّة) الأكاديميّة، حَيثُ كنّا هنا فعلًا جزءًا مِن مُختَبَر أبحاثِ الإلكترونيّات، وقد سمحَ لنا ذلك بِأن نُطوّرَ بَرنامجًا مختلفًا جدًّا عن أيّ برنامج آخر، وقائمًا بِنَفْسِه فعلًا.

۱- (هولندا: موتن، ۱۹۶۶م).

ثمّ في وقتٍ قريبٍ مِن ذلك، وُضِعَ برنامجٌ لِلدّراسات العُلْيا في عِلْمِ النّفسِ في MIT بإشراف (هانس – لوكاس تيوبر MIT باشراف (هانس – لوكاس تيوبر MIT)، ثمّ بعدَ ذلك بِقليلٍ أُنشئ برنامجُ دِراسات عُلْيا في الفلسفة، وكِلا البرنامجَيْنِ طُوِّرَ عَلَى نحوٍ مُماثِلٍ تمامًا لِعَمَلِنا، وقد كان ثمّة قَدْرٌ كبيرٌ مِن التّفاعُلِ بينَ الكلّية والكلّيّة، تَضمّنَ تجهيزاتٍ مُشترَكةً ومُقرَّراتٍ دِراسيّةً تُدرَّسُ مُشترَكةً ، ويتواصَلُ ذلك، وأتوقعُ أنّ الأمرَ سَيصِلُ إلى حَدِّ توحيدٍ مُحْكَمٍ لِبعضِ الحُقول، إضافةً إلى المجالاتِ المُترابطة في الهندسة وعِلْمِ الحاسوب، ويلوحُ لي أنّ ثَمّة فرعًا دراسيًّا ناشئًا أكثرَ طبيعيّةً في عِلْمِ النّفسِ الإدراكيِّ تلتقي فيه هذه الخُيوطُ المختلفةُ، ويمكنُ أن يَجِدَ فيه عِلْمُ اللّغةِ موقعًا مناسبًا.

## الطّلّابُ الأوائلُ:

م. ر.: مَن كَانُوا الطُّلَّابَ الأوائلَ والباحثينَ الأوائلَ في ذلك البرنامجِ الجديد؟

ن. ت.: كان موريس هالي يعملُ سابقًا في عِلْمِ الأصواتِ التوليديّ في الرّوسيّةِ في الخمسينيّات، وقد عَمِلْنا معًا أيضًا في عِلْمِ الأصواتِ التوليديّ في الإنجليزيّة، وشاركنا في البَدْءِ (فريد لوكوف Fred Lukoff). وبِمُشاركةِ ليز لونجليزيّة، وشاركنا في البَدْءِ (فريد لوكوف كُنتُ – عَلَى الأقلِّ مِن حَيثُ المبدَأُ – طَرَفًا في مشروعِ بحثٍ في الترجَمةِ الآليّة في مُختبَرِ أبحاثِ الإلكترونيّات، الذي ترأّسهُ في مشروعِ بحثٍ في الترجَمةِ الآليّة في مُختبَرِ أبحاثِ الإلكترونيّات، الذي ترأّسهُ (فيكتور ينجف Victor Yngve). أمّا اللّغويّونَ، ما خَلا ماتيوس تقريبًا، فلم يكونوا مُهتمّينَ كثيرًا بِالمُشكِلاتِ التّطبيقيّة في التّرجَمة الآليّة، بِحَسَبِ ما أتذكّرُ. وفي نهايةِ الخمسينيّات قدّمَ ماتيوس، الذي كان متخصّصًا في اللّغاتِ الهنديّة الأمريكيّة وكانَتْ لديه خلفيّةٌ رياضيّةٌ جيّدةٌ أيضًا، نَحْوًا مهمًّا جدًّا لِ Hidasta.

وبِالمعنَى التَّقْنِيِّ لِلْمُصطَلَح، كان روبرت ليز طالبَنا الأوَّلَ، معَ أنَّه عَلَى الحقيقة

زَميلٌ. وقد قدّمَ بحثَه لِنَيلِ الدّكتوراه في الفلسفة في موضوع الهندسة. وقد نال في الإنجليزيّة، عامَ ١٩٦٠م. أمّا فعليًّا فقد نالَ شهادةً في الهندسة. وقد نال كليما، الذي عَمِلَ معنا، درجة الدّكتوراه في الفلسفة في هارفارد في موضوع النَّعْوِ التّاريخيّ. وقد نَشَرَ أيضًا مَقالًا مهمًّا جدًّا ومُؤثّرًا في موضوع النَّفْي. وحِينَ بدأ بَرنامَجُ الدِّراساتِ العُلْيا كان هنا (جيري فودر Jerry Fodor)، و(جيري كاتز كاتز كات هنا (بول بوستال Paul Postal)، وكان (جون فيرتل كاتز كان أيضًا في صَدَدِ بَرنامَج لِلتّرجَمةِ الآليّة، قد بدأ عمله حول همبولدت والموضوعاتِ المتّصِلةِ به في ذلك الوقت، وكان (م. ب. شوتزنبيرغر M. P. Schützenberger) زائرًا مِن فرنسا، وبعدَ ذلك مضَتِ الأشياءُ سريعةً جدًّا...

#### م. ر .: تلكم كانَتْ وِلادةَ النَّظريَّةِ المِعْياريّة...

ن. ت .: نعم، وفي تلك المرحَلةِ تَمَّتْ صِياغةُ ما سُمِّي بِالنَّظريَّة المِعْياريَّة، مِن خلالِ إسهاماتٍ كبيرة مِن جانِبِ فودر، وكاتز، وبوستال، وعددٍ مِن الطَّلَابِ في برنامج الدّراساتِ العُلْيا الجديد، أولئك الذين عدَدُّ كبيرٌ مِنهم الآنَ في عِدادِ العُلْماءِ الأكثرِ عطاءً في هذا الميدان، الذي تغيّرُ حقًّا عَلَى نحوٍ مأساويٍّ تمامًا منذُ المرحَلةِ التي ناقَشْناها تَوَّا.

# الفَصِّلْ السِّيادِيْن علمُ الدِّلالة

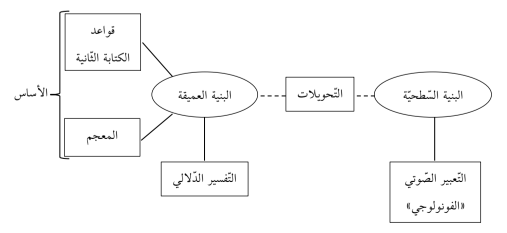
أَسلَفْتُ أَنّ نَموذَجَ تشومسكي الأوّلَ – نَموذَجَ البِنَى النَّحْوية – انطوى أساسًا عَلَى ثلاثةِ مُكوِّناتٍ هي: قَواعِدُ الكتابةِ الثّانية، وقَواعِدُ التّحويل، والقواعِدُ السّكليّةُ الخاصّةُ بِعِلْمِ الأصواتِ الكلاميّة، وفي عام ١٩٦٥م ظهر نَموذُجٌ مختلفٌ الشّكليّةُ الخاصّةُ بِعِلْمِ الأصواتِ الكلاميّة، وفي عام ١٩٦٥م ظهر نَموذُجٌ مختلفٌ كثيرًا، ويُقدِّمُ التّقليدُ الذي يبدأُ بِ «مظاهر النّظريّة النّحويّة الطّريقة، تَتألّفُ القاعدةُ (1965) Theory of Syntax النَّموذَجَ في هذه الطّريقة، تَتألّفُ القاعدةُ الأساسيّة The rewriting rules التي، كما أسلَفْنا، تُشيرُ إلى بِنْيَةِ سِلْسِلةِ كلماتٍ مُتتالية؛ والمُعجَميّة، وتُولِّدُ القاعدةُ الأساسيّةُ The base grammar والسِمَ العبارةِ الأوليّة، أو البنيّة العميقة الأساسيّة Deep structure.

يُحوِّلُ المُكوِّنُ التَّحويليُّ هذه البِنْيَةَ الأوّليَّةَ إلى بِنَّى أُخرى، أُخراها تُدْعَى البِنْيَةَ السَّطحيَّةَ الأساسيَّةُ والمُكوِّنُ السَّطحيَّةَ الأساسيَّةُ والمُكوِّنُ التَّحويليُّ الجزءَ التوليديَّ مِن النَّموذج.

ولعلّ أحَدَ الابتكاراتِ الأكثَرِ أهمّيّةً في «المَظاهر Aspects»، إدخالُ ، المُكوِّنَيْنِ تفسيريَّيْنِ، هما: المُكوِّنُ الصَّوتيُّ الصَّوتيُّ The phonological component

والمُكوِّنُ الدِّلاليُّ The semantic component. وهنا تَغير وَضْعُ عِلْمِ الْأصواتِ الصَّرْفِيّ morphophonology عَلَى نحوٍ ما، أمّا المُكوِّنُ الدِّلاليُّ، عَلَى الأقلِّ فِي الصّورةِ التي أُدْمجَتْ في نَموذَجِ تشومسكي بِناءً عَلَى اقتراح فودر وكاتز وبوستال، فقد كان شيئًا جديدًا كُلَّ الجِدّة، وقد حاولَ فودر وكاتز وبوستال أن يوسِّعوا مفهومَ النَّحْوِ التّوليديّ لِيَدخُلَ رِحابَ المعنى، أراد تشومسكي أن يُبيِّنَ ما يَعرِفُه المتكلِّمُ عن البِنْيةِ النّحويّة، وقد أرادوا في الوقتِ نفسِه أن يُبيِّنوا ما يَعرِفُه المتكلِّمُ عن البِنْيةِ النّحويّة، وقد أرادوا في الوقتِ نفسِه أن يُبيِّنوا ما يَعرِفُه المتكلِّمُ عن المعنى «الحقيقيّ» لِلْكلماتِ والجُمَل، وإزاء هذه الغاية، اقترحوا المتكلِّمُ عن المعنى «الحقيقيّ» لِلْكلماتِ والجُمَل، وإزاء هذه الغاية، اقترحوا اللّتي: كذا مِن الأشياء يكونُ (+ أو -) حَيًّا؛ (+ أو -) أُنتَى؛ (+ أو -) قاسِيًا؛ (+ أو -) شَفّافًا؛ إلخ، - وهذا جزءٌ مِن المُعجَم، وفي القِسْمِ الآخِر، تُقارَنُ القَواعِدُ التي تُدْعَى «قواعِدَ الإظهار projection rules» بِخاصّيّاتِ الكلماتِ التحديدِ ما إن كان تركيبُها ضِمْنَ جُمْلةٍ مقبولًا أو غيرَ مقبول.

وقد أمكنَ إدماجُ المُكوِّنِ الدِّلاليِّ بِالنَّحْوِ التوليديِّ عندَ مُستوى البِنْيَة العميقة: هذه البِنْيةُ النَّحْوِيّةُ هي التي تتلقَّى المعنى. ويُمكنُ أن تُتصوَّرَ النَّظريَّةُ القِياسيَّةُ أو المِعْياريَّةُ النَّخُويِّةُ المُخطَّطِ الآتي: المُعْياريَّةُ The Standard Theory ، عَلَى الجُمْلةِ ، بِعباراتِ المُخطَّطِ الآتي:



لكنّ هذا النَّموذجَ سَرْعانَ ما اعتُرِض عليه، كما سَنَرى، خاصّةً بِسَبِ الصِّلةِ الوحيدةِ التي سُلِّم بِها بينَ عِلْمِ الدّلالةِ والبِنْيةِ العميقة.

### منزلةُ عِلْم الدِّلالةِ في النّحو:

م. ر.: معَ النّظريّةِ المِعْياريّةِ تَدخُل المرحَلةُ الثّانيةُ في تاريخِ النّحوِ التّوليديّ، المرحَلةُ التي غدا فيها عِلْمُ الدِّلالة لُبَّ النّقاش.

ن. ت.: نعم، ولكنّه لا ينبغي أن يُنسَى أنّ النظريّة التي سَبقَتْ هذا تَضمّنَتْ بوضوحِ نظريّةً دِلاليّةً عامّةً، قائمةً في جزءٍ مِنها عَلَى عمَلِ جودمان وكواين، وفي جزءٍ آخَرَ عَلَى عَمَلِ (Wittgenstein) ومدرسة أكسفورد، وأتحدّثُ الآن عن الـ LSLT و «البِنى النّحويّة Syntactic Structures»، وخِلافًا لما كان قد قِيلَ - وثَمّة قَدْرٌ كبيرٌ مِن سُوءِ الفَهْم بِشَأنِ هذا الموضوع - أعطَى هذا العمَلُ مكانةً مُهمّةً لِعِلْمِ الدِّلالة، ومهما يكن، فإنني كنتُ متشكِّكًا بِشَأنِ اعتقادٍ عامٍّ مُفادُه أنّ النّحو أُقيم عَلَى اعتباراتٍ دِلاليّة، مِمّا هو شأنٌ مختلفٌ حقًا، وقد زَعَمَ عددٌ مِن اللّغويّينَ البِنْيُويّينَ وعددٌ مِن الفلاسفة - مِن مِثْلِ كواين - أنّ المفهوماتِ علددٌ مِن اللّغويّينَ البِنْيُويّينَ أساسِ فِكَرٍ دِلاليّة، ومِن ذلك مثلًا، أنّ مفهومَ النّحويّة ينبغي أن تُحدَّدَ عَلَى أساسِ فِكَرٍ دِلاليّة، ومِن ذلك مثلًا، أنّ مفهومَ «الفُونيم Phoneme» ينبغي أن يُحدَّدَ بِشُروطِ التّرادف...

م. ر.: مِمَّا يعني القولَ بِأنَّ R و L «فُونيمانِ» مختلفانِ، لِأنَّ ramp و lamp و lamp

ن. ت.: نعم، فذلك أحَدُ الأمثِلة، أو أنّهم أيضًا حَدَّدُوا مفهومَ الصّحّةِ النّحويّة grammaticality بِفِكْرةِ الغَزارةِ المَعْنَويّة grammaticality بِفِكْرةِ الغَزارةِ المَعْنَويّة كُرّفيّ...

م. ر.: كان ذلك مبعثَ النّقاشِ حولَ الجُمْلةِ التي طَبَّقَتْ شُهرتُها الآفاقَ:

«فِكَرُ خَضْراءُ عَديمةُ اللّونِ تغفو غاضبةً». بِالنّسبةِ إليكَ ، هذه الجُمْلةُ صَحيحةٌ نَحْويًا ، حتى إن لم تَبلُغ الذّروة في دَرَجةِ الصِّحّةِ النّحويّة . ومُجاراةً لِهذا ، اشترطتَ أن تُحدَّدُ المفهوماتُ النّحويّةُ بِشُروطٍ شَكْليّةٍ ونَوعيّةٍ ، مُستقِلةٍ عن الفِكَر الدِّلاليّة الغامضة .

ن. ت.: أكثرُ مِن ذلك، حاولتُ تأكيدَ أنّ كُلَّ صِياغةٍ واضحةٍ لِفَرْضيّةٍ تَتعلَّقُ بِما يُزعَمُ مِن ضَرورةِ تَحْديدِ الفِكر النّحويّةِ بِشُروطٍ دِلاليّةٍ أدَّتْ إلى نتائجَ غيرِ صَحيحة.
 وقد أدّى التّفكيرُ في هذه المَسائل إلى ما سُمِّي أخيرًا فَرْضِيّةَ استقلالِ النّحو.

وكُلّما أنعمْتُ النّظَرَ في هذه الفَرْضِيّةِ، بدا لي أنّها سَوِيّةُ تمامًا، ولا أُعرِفُ أيضًا بُرهانًا مادّيًّا عَلَى بُطْلانِها، وفي سِياقِ اكتسابِ اللّغة، تَتضمّنُ الفَرْضِيّةُ أنّ الإنسانَ يَتعلّمُ معنَى عِبارةٍ في شَكْلٍ يُنشَأ عَلَى أُسُسٍ مُستقِلّة، وليس في مُستطاعِ الإنسانِ أن «يَلتقِطَ» معنَى غيرَ مُجسَّدٍ وعائمًا في الهواء، يُنشِئُ شَكْلًا يُعبِّرُ عنه، الإنسانِ أن «يَلتقِطَ» معنَى كبيرًا لِشيءٍ مِن هذا، ويبدو لي أنّ عناصِرَ النّحْوِ لا ومِن العَسيرِ أن يُحقِّقَ معنَى كبيرًا لِشيءٍ مِن هذا، ويبدو لي أنّ عناصِرَ النّحْوِ لا تُقامُ عَلَى أساسٍ دِلاليًّ، وأنّ آليّةَ النّحْوِ منذُ أن أُنشِئتْ تُؤدّي عمَلَها مستقلّةً عن المكوّناتِ الأُخر لِلنّحو، التي هي مُكوِّناتٌ تفسيريّة.

م. ر.: تُفسِّرُ هذه النظريَّةُ أيضًا سَببَ انتهاءِ المُتحدَّثينَ إلى أنظِمةِ صَوتيَّةِ وَنَحْويَّةٍ متشابهة، معَ أنّ المعنى الذي تُضفيهِ تجاربُهم عَلَى الكلمات، قد يكونُ مختلفًا تمامًا.

ن. ت: أعتقدُ، عَلَى الحقيقة، أنّ فَرْضيّة استقلالِ النَّحْوِ، في الصُّورةِ التي التُّرِحَتْ في الخَمسينيّاتِ وما بعدُ، قد تكونُ صحيحةً، ومهما يكُنْ، فإنّني قد أنكرتُ ورَفضتُ جِهارًا وفي كُلِّ الأوقاتِ موقفًا مختلفًا تمامًا، كثيرًا ما نُسِبَ إلَيَّ: أنّ دراسةَ المعنى والمَرْجعِ ودِراسةَ استعمالِ اللّغة، ينبغي أن تُنحَى مِن ميدانِ اللّغة، وما قلتُه كان عكسَ ذلك تمامًا، إنّ قِسْمًا كبيرًا مِن كتابَيَّ «البِنى النّحويّة»

و«LSLT» مُخصَّصٌ لِمُشكِلةِ التَّفسيرِ الدِّلاليِّ لِلأنظمةِ الشَّكْليَّة. والصّحيحُ أنّ هذه القضايا كانَتْ أساسيّةً في كُلِّ مِن «البِنَي النّحويّة» و«LSLT». حاولتُ أن أُبِيِّنَ أَنَّ بعضَ الجوانِبِ المُثيرةِ والدَّقيقةِ في التَّفسيرِ الدِّلاليِّ لِلْجُمَلِ، يمكن أن تُفسَّرَ بعضَ التَّفسيرِ بِشُروطٍ نظريَّةٍ في المستوياتِ اللَّغويَّة، مُوسَّعةٍ ضِمْنَ إطارِ النَّحوِ التَّحويليِّ التَّوليديُّ. وأكَّدتُ بوضوح أيضًا أنَّ الاعتباراتِ الدِّلاليَّةَ تتدخَّلُ جوهريًّا في اختيارِ نظريّةٍ لُغويّةٍ صحيحة. وهكذا كانَتْ وِجْهةُ نَظَرِ هذا العمَل أنّ مفهوماتِ النَّحْو، حِينَ تُضفَى عليها نظريّةٌ لُغويّة، تُبنَى (فيما يبدو) عَلَى أساس فِكَرِ أَوَّليَّةٍ غيرِ دِلاليَّة (حَيثُ يَتضمَّنُ النَّحْوُ عِلْمَ الأصواتِ والتّركيب)، إلَّا أنّ النَّظريَّةَ اللَّغويَّةَ نفسَها ينبغي أن تُختارَ عَلَى نحوٍ تُقدِّمُ فيه أفضلَ تفسيرٍ ممكنِ لِلظَّاهراتِ الدِّلاليَّة، وكذا الظَّاهراتِ الأُخرى. والظَّاهرُ أنَّ لُغويِّينَ كثيرينَ لم يُفلِحُوا في تَبيُّنِ هذا الفَرْقِ، واستنتجوا أنِّي أردتُ استبعادَ أهمّيّةِ عِلْم الدِّلالة، في حِينَ أَنَّ عَكْسَ ذلك تمامًا هو الصّحيحُ: أكّدتُ بِجَلاءٍ أنَّ الاعتباراتِ الدِّلاليَّةَ أساسيّةٌ في النّظريّةِ اللّغويّة، مِثْلَما قلتُ تَوًّا، وخَصّصتُ جزءًا كبيرًا مِن هذَيْن الكتابَيْنِ لِلَّدفاعِ عن ذلك الموقف.

ويمكنُ القولُ بِعِباراتِ نِقاشِنا السّابقِ إِنّ النّظريّةَ اللّغويّةَ (أو «القواعِدَ النّحويّةَ الكُلّيّةَ Universal grammar»)، هي ما يمكنُ افتراضُ كَوْنِه مُعطًى «بَيولوجيًّا»، خاصّيّةً لِلنّوعِ البشريّ مُحدَّدةً وِراثيًّا: لا يَتعلّمُ الطّفلُ هذه النّظريّةَ، بل يَستعمِلُها في تَنْميةِ معرفةِ اللّغة، وسَيكونُ مِن مُجافاةِ المنطقِ أن تفترضي أنّ هذه النّظريّةَ اللّغويّةَ الفِطْريّةَ، التي تُقرِّرُ الشّكلَ العامَّ والبِنْيةَ العامّة لِلّغة، لا ينبغي أن تُربَطَ، عَلَى النّحوِ الأكثرِ حَميميّةً، بِالخاصّيّاتِ الأساسيّةِ لِلْمَعنَى واستعمالِ اللّغة. وإضافةً إلى ذلك، لا أعرِفُ أنّ أحدًا اقترحَ مِثْلَ هذه الفِكْرةِ الباطلة، وإن كان ثَمّةَ قَدْرٌ كبيرٌ مِن اللّبسِ حولَ هذا الموضوع في الأدب.

م. ر.: يُخيَّلُ إِلَيَّ أَنَّ سُوءَ الفَهْمِ هذا مَردُّه إلى حقيقةِ أَنَّ كلمةَ «عِلْمِ الدَّلالة semantics»، تنطوي عَلَى عددٍ مِن التّحديداتِ المُتبايِنة، وأنّ تحديدكَ إيّاها لا يَتطابقُ وتَحديداتِهم. حَيثُ ظلّوا مُتعلِّقينَ بِالتّعريفِ المُتأثّلِ في القواعِدِ النّحويّةِ التقليديّةِ المُستمدّةِ مِن المنطِق، التي تَجعَلُ المفهوماتِ النّحويّة مُعتمِدةً عَلَى الفِكرِ الدِّلاليّة، تأمَّلُ صِيغَهم: الفاعِلُ يقومُ بِالفِعْلِ، المفعولُ يَقعُ عليه الفعلُ، وهَلُمَّ جَرًّا، وإن أنتَ أبعدتَ عنهم عِلْمَ دِلالةِ الألفاظ هذا، لم يبقَ شيء، ومِن الجائزِ القولُ، في مُعتقدِهم، إنّ عِلْمَ الدِّلالةِ إن لم يُؤدِّ المُهمّةَ الأساسيّةَ فإنّه الفَودِي أَيّةً مهمّة.

ن. ت.: يَلُوحُ أَنَّ مَسْأَلْتَيْنِ تَلْتِبِسُ إحداهما بِالأُخرى: الأُولَى مَسْأَلةُ استقلالِ النَّحو؛ والثَّانيةُ إمكانيَّةُ كَوْنِ دِراسةِ المعنى والمَرْجع تنتمي إلى الدَّرس اللَّغوي. وليس هناك، عَلَى الحقيقة، أيَّةُ مُشْكِلةٍ بِشَأْنِ ذلك. فقد سَلَّمَ النَّاسُ دائمًا دُونَ استثناءِ بِأَنَّ الاهتمامَ الأساسيَّ لِلنَّحوِ التوليديِّ إنّما هو تَوْحيدُ عِلْم الدِّلالةِ اللَّغوية.

## فَرْضيّةُ «فُودر - كاتز»:

م. ر.: يُمكنُ ، عَلَى نحو سريع جدًّا ، أن يُميَّزَ تيّارانِ اثنانِ بينَ أولئك الذين أقروا بِاستقلالِ النّحو ، إذ يَجعَلُ بعضُهم المُكوِّنَ الدِّلاليَّ تمثيلًا لِلْعالَمِ ، في حِينِ يُقيِّدُه آخَرونَ بِمُشكِلاتٍ دقيقةٍ جدًّا ويمكنُ تقديرُ دَرَجتها ...

ن. ت.: أمّا أنا شخصيًّا، فقد كُنتُ أُفكِّرُ في عَمَلي الأوّل (البِنَى النّحويّة وجُهةٍ (LSLT) بِنَظريّةٍ ثُنائيّةٍ لِلْمَعنَى، بِمعنَّى مِن المعاني، فقد أشرتُ مِن وجُهةٍ أُولى، إلى مُحاولة جودمان مَدَّ نَظريّةِ المَرْجِع إلى أجزاءٍ مِن نَظريّةٍ لِلْمعنَى، وكذا إلى انتقادِ كواين المُؤثِّرِ والأكثرِ إقناعًا، فيما أحسَبُ، لِعدَدٍ مِن أشكالِ التّناولِ الله انتقادِ كواين المُؤثِّرِ والأكثرِ إقناعًا، فيما أحسَبُ، لِعدَدٍ مِن أشكالِ التّناولِ

المِعْياريِّ لِنظَريَّةِ المعنَى. ومِن وِجْهةٍ أُخرى، كنتُ أُفكِّرُ بِنظَريَّاتِ أكسفورد في استعمالِ اللَّغة.

وحِينَ اقترحَ فودر وكاتز أن تُدمَجَ بِالنّظريّةِ المِعْياريّةِ قواعدُ التّفسيرِ الدّلاليّ التي ضَمّتِ التّمثيلاتِ الدّلاليّةَ إلى البّنى النّحويّةِ، إنّما كانا يُفكّرانِ بِشَيءٍ مختلفٍ تمامًا عمّا كنتُ قد اقترحتُه. وقد وَحّدَتِ النّظريّةُ المِعْياريّةُ اقتراحاتِهما بِوصْفِها ابتكارًا. وكان لِقَواعدِهما خاصّيّةٌ تكثيفيّةٌ، لا تُوجَدُ في «البِنى النّحويّة»، حَيثُ لم يُتصوّرُ مستوًى لغويٌّ لِلتّمثيلِ الدّلاليّ، وقد طَوّرا تشابهًا بينَ عِلْمِ الأصواتِ وعِلْمِ الدّلالة، ومِثْلَما أنّ التّمثيلَ الصّوتيّ يُبنى عَلَى نظامِ شامِلِ لِلملامحِ الصّوتيّةِ، سَيُبنى التّمثيلُ الدّلاليّةُ عَلَى نظامِ شاملِ لِلفئاتِ الدّلاليّة، أو «الملامحِ الدّلاليّة المُميّزة». ويُفترَضُ أن يكونَ النظامُ الشّاملُ قادرًا عَلَى تَمثيلِ الفِكْرِ المفهوميِّ كُلّه. وقد تَبنّى كاتز فِكْرةَ أنّ النّظريّة الدّلاليّة في مفهومه، ينبغي أن تقصِدَ إلى تقديمِ وَصْفٍ كاملٍ للخاصّيّاتِ الدّلاليّة لِكُلِّ التّعبيراتِ في كُلِّ اللّغات، مستقلً عن وَصْفٍ كاملٍ للخاصّيّاتِ الدّلاليّة لِكُلِّ التّعبيراتِ في كُلِّ اللّغات، مستقلً عن الاعتباراتِ غيرِ اللّغويّة جميعًا – وَصْفٍ لِكُلِّ ما يمكنُ أن يُعبَرُ عنه في أيّة لُغةٍ، لكُلِّ ما يمكنُ أن يُعبَر عنه في أيّة لُغةٍ، لكُلِّ ما يمكنُ أن يُعبَر عنه في أيّة لُغةٍ، لكُلِّ ما يمكنُ أن يُعبَر عنه في أيّة

ومِن غيرِ الواضح أبدًا وُجودُ مِثْلِ هذا النّظامِ الدّلاليّ الشّاملِ هناك. وقد تكونُ هناك خاصّيّاتُ دِلاليّةُ عامّة، شاملةٌ، مِن الطّرازِ الذي اقترحَه كاتز وآخرونَ. ويبدو معقولًا أن نفترِضَ عَلَى الأقلِّ أنّ فِكرًا تقليديّةً مِن مِثْلِ «فاعِلِ الفِعْلِ ويبدو معقولًا أن نفترِضَ عَلَى الأقلِّ أنّ فِكرًا تقليديّةً مِن مِثْلِ «فاعِلِ الفِعْلِ ويبدو agent of action» و«هَدَف goal» و«امصدر source» وهَلُمَّ جَرَّا، جزءٌ مِن عِلْمِ الدِّلالةِ الشّامِل؛ ومِن ثمّ ستكونُ مِثْلُ هذه الفِكرِ في مُتناوَلِ التّمثيلِ الدِّلاليّ، رُبّما بِالمعنى الذي تكونُ فيه الملامحُ الصّوتيّةُ الكلاميّةُ في مُتناوَلِ التّمثيلِ الصّوتيّ الكلاميّ. وقد ناقش (جوليوس مورافيسك الكلاميّة في مُتناوَلِ التّمثيلِ الطّصوتيّ الكلاميّ. وقد ناقش (جوليوس مورافيسك الكلاميّة في مُتناوَلِ التّمثيلِ الطّصولَ الأرسطوطاليّة لِعدَدٍ مِن هذه الفِكرِ الأصليّةِ في

عَمَل حديثٍ مُثيرِ جدًّا. وإضافةً إلى ذلك، يبدو أنّ هناك خاصّيّاتٍ أكثرَ تحديدًا تدخلُ في تحليلِ النّظامِ الفِعْليّ، مثَلًا. ولِنَأْخُذْ حالةً كثيرًا ما قد نُوقِشَتْ، إذ يبدو معقولًا افتراضُ أنَّ العلاقةَ الدِّلاليَّةَ بينَ كلماتٍ مِثْل: يقنعُ، يَنْوي، يَعتقِدُ، يمكنُ أَن يُعبَّرَ عنها بِعباراتٍ لغويّةٍ صِرْفةٍ (أي: إن أنا أَقنعتُكَ بِالذّهابِ، فإنّكَ تَنْوي بعدَئذٍ الذَّهابَ؛ وإن أنا أقنعتُكَ بِأَنَّ اليومَ هو الثُّلاثاءُ، فإنَّكَ تعتقدُ بعدَئذٍ أنَّ اليومَ هو يومُ الثُّلاثاء. وهذه وقائعُ مِن اللُّغةِ وليسَتْ مِن العالَم الخارجيّ). وإضافةً إلى ذلك، يبدو معقولًا أن نَفترِضَ أنَّ الخاصّيّاتِ الأساسيّة لِأَسْوارِ القضايا المَنطِقيّة quantifiers (وهي كلماتٌ مِثْلُ كُلّ all، وأيّ any، وبعض some، إلخ) وتَكْرارِ الصّدارة anaphora (كالعلاقاتِ بينَ الأسماءِ التي تَعودُ إليها الضّمائرُ والضّمائرُ)، يمكنُ أن يُعبّرَ عنها جزئيًّا عَلَى مستوى التّمثيلِ الدِّلاليّ، بعيدًا عن الاعتباراتِ غيرِ اللَّغويَّة. وإن كان الأمرُ كذلك، فإنَّ هذه المظاهِرَ لِنظريَّةِ المعنَى يمكنُ حينئذٍ أن تُدخَلَ في «النَّحْوِ التّوليديّ» وتُفهَمَ بِوَصْفِها نظامًا لِلْقَواعِدِ يُحدِّدُ معرفتَنا اللَّغويَّةَ الصِّرْفةَ لِأصواتِ الجُمَل ومعانيها. ورُبَّما أُضيفَ إلى ذلك، أنَّ أَشْكَالَ التَّناولِ المُتباعِدةَ ظاهريًّا تَميلُ إلى أن تكونَ عَلَى وِفاقٍ حَميم تمامًا، بعيدًا عن مُصطَلَحاتِها الفنيّة، بِشَأْنِ مِثْل هذه النّتائج. فما مَبْعَثُ السّؤالِ عن إمكانيّةِ عِلْم دِلالةٍ شامِل، سَيْقَدِّمُ تمثيلًا دقيقًا لِلْمَعنَى الكامِل لِكُلِّ مُفرَدةٍ مُعجميّة، ومعاني التّعبيراتِ التي تظهَرُ فيها هذه المُفرَداتُ؟ أَعتقدُ أنّ هناك مُبرِّراتٍ قويّةً لِلتّشكُّكِ في مِثْلِ هذا البرنامج. ويبدو أنَّ أُنظِمةً إدراكيَّةً أُخَر - خاصّةً نِظامَ اعتقاداتِنا بِشَأْنِ أشياءِ العالَم وسُلوكِها - تَقومُ بفعلٍ كبيرٍ في أحكامِنا عَلَى المعنَى والمَرْجع، عَلَى نحوٍ مُعقَّد جدًّا. وغيرُ واضِح البتَّهَ ما إن كان سيبقَى الكثيرُ إن نَحْنُ حاوَلْنا فَصْلَ المُكوِّناتِ اللَّغويّةِ الصِّرْفةِ عمّا نُسمِّيهِ في الاستعمالِ العاديّ أو حتّى في النّقاشِ التَّقْنيّ «معنَى التّعبيرِ اللّغويّ». وأرتابُ في أن يكونَ المرءُ قادرًا عَلَى فَصْل التّمثيل الدِّلاليِّ عن مُعتقَداتِه ومَعارفِه عن العالَم.

ولا رَيْبَ في أنّ شخصًا يؤمنُ بِمُستوًى مِن التّمثيلِ مِن الطّرازِ الذي اقترحَه كاتز يمكنُ أن يُجيبَ: «حِينَ أفعَلُ هذا، إنّما أقترحُ «مِثاليّةً» مشروعةً، وأفترِضُ، معَ فرج Frege، أنّه تُوجَدُ هناك عناصِرُ دِلاليّةُ مُشترَكةٌ بينَ اللّغاتِ جميعًا، مستقلّةٌ عن كُلِّ شَيء إلّا اللّغةَ والفِكْر، وحِينَ تَرفُضُ «المِثاليّةُ» هذا، تَقَعُ في الخطأ نفسِه الذي يَقَعُ فيه أولئك الذين يَخلِطونَ بينَ «التّداوليّةِ pragmatics» و«النّحو».

ولا شَكَّ في أنّ لِهذا الاعتراضِ بعض القوّة، لكنّني غيرُ مُستيقِنٍ مِن أنّه سَيصمُدُ تمامًا أمامَ قَدْرٍ أكبرَ مِن التّأمّل. وكُلّما أُخضِعَتِ المفهوماتُ لِلاختبارِ الدّقيق، بدا أنّها تَتضمّنُ اعتقاداتٍ عن عالَمِ الواقع، وهذه الفِكْرةُ ليسَتْ بِجَديدةٍ نقد أكّدَ فتجنشتاين وكواين، وآخرونَ، أنّ استعمالنا لِلْمَفهوماتِ يُوضَعُ ضِمْنَ نظامٍ فقد أكّد فتجنشتاين وكواين، وآخرونَ، أنّ استعمالنا لِلْمَفهوماتِ يُوضَعُ ضِمْنَ نظامٍ مِن الاعتقاداتِ حولَ السّلوكِ المشروعِ لِلأشياءِ؛ وقد نُسِبَتْ فِكُرُ مُماثِلةٌ إلى (لايبنز Leibniz)، ومِن ثمّ، فإنّنا حِينَ نستعمِلُ كلمتي كُرْسيّ كُرْسيّ أو طاولة تختفي عَلَى اعتقاداتٍ تَتّصِلُ بِالأشياءِ التي تُشيرانِ إليها، ونفترضُ أنّها لن تختفي عَلَى نحوٍ مُفاجئ. ستتلاشي حِينَ تُترَكُ وشأنها، وهَلمَّ جَرّا، وهذه الافتراضاتُ ليسَتْ جزءًا مِن معنى كُرْسيّ، إلخ، الكنّه حين تَسقطُ الافتراضاتُ يُمكننا أن نستنتجَ أنّنا لم نكُنْ نُشيرُ إلى كُرْسيّ، كما كُنّا قد اعتقَدْنا.

وفي دِراسةِ عِلْمِ الدِّلالةِ، عَلَى المرءِ أَن يَضعَ في الحُسْبانِ فِعْلَ الأنظِمةِ غيرِ اللّغويّةِ لِلاعتقاد: فلَدَيْنا تَوقّعاتُنا حولَ حَيِّزٍ ذي ثلاثةِ أبعادٍ، حولَ التَّركيبِ والإحساس، حولَ السّلوكِ البشريّ، والأشياءِ غيرِ الحَيّةِ، وهَلُمَّ جَرّا، وهناك أعضاءٌ عقليّةٌ كثيرة مُتفاعِلة.

ولِنُعِدْ هنا إحدى مُلاحَظاتِ فتجنشتاين، حَيثُ لن نَعرِفَ كيفَ نُسمِّي شيئًا

إن هو بدا لنا في لحظة في صُورةِ كُرْسيّ، وفي لحظة أُخرى اختفى، أي إن لم يُدْعِنْ لِنَواميسِ الطّبيعة، والسّؤالُ: «أذلك كُرْسِيّ أم غيرُ كُرْسيّ ؟» لن يظفر بإجابة وَفْقَ معاييرَ لُغويّةٍ صارمة، ولا مُشاحّة في أنّه مِن الصّعبِ أن نُنشئ استنتاجاتٍ مِن هذا القبيل، ولم يُفهَمْ إلّا النّزرُ اليسيرُ بِشَأْنِ «الأنظِمة» الإدراكيّةِ وتَفاعُلها، ومعَ ذلك، يبدو هذا التّناولُ معقولًا لَدَيّ ؛ ولإعطائه شيئًا مِن المحتوى الحقيقيّ، لا بُدّ مِن اكتشافِ شيءٍ مُشابِهٍ لِلنّحوِ التّوليديّ في ميدانِ المعرفةِ الواقعيّة، وما ذلك بالمُهمّةِ السَّهْلة، أمّا تأمّلي الخاصُّ فهو أنّ إطارًا واضحًا مِن الخاصيّاتِ الدّلاليّةِ فحسُبُ، مِمّا هو غيرُ كافٍ عَلَى الجُمْلةِ لِتمييزِ ما يُسمّى في الحالِ العاديّةِ «معنى التّعبيرِ اللّغويّ»، يُمكنُ أن يُضمّ عَلَى نحوِ صحيح إلى «لُغةِ» المِثاليّة.

### صِدْقُ الجُمَل:

م. ر.: في المُكوِّنِ الدِّلاليّ عندَ كاتز، ليس ثَمَّةَ فحَسْبُ عِلْمُ الدِّلالةِ الكُلِّيُّ، مُستقِلًا عن معرفةِ العالَم، فثَمَّةَ أيضًا قواعدُ الإظهارِ projection مُستقِلًا عن معرفةِ العالَم، فثَمَّة أيضًا قواعدُ الإظهارِ rules التي مُهمّتُها استبعادُ الجُمَلِ الخاليةِ مِن المعنى. وستستبعِدُ هذه الآليّةُ جُمْلةَ: «فِكَرُ خَضراءُ، عديمةُ اللّون، تعفو غاضبةً»؛ لِأنّه لا يمكنُ أن يكونَ صحيحًا أنّ الفِكرَ خضراءُ، ولِأنّه لا يمكنُ لِأحدٍ أن ينامَ غاضبًا... ولكنْ ألا يعني ذلك إعادةَ تقديمِ فِكْرةِ صِدْقِ القضايا التي لا علاقةَ لها بالنّحو؟

ن. ت .: يُؤمِنُ كُلُّ النّاسِ بِأَنّ شُروطَ الصِّدْقِ مرتبطةٌ عَلَى نحوٍ ما بِالتّمثيلِ الدِّلاليّ. ومهما يَكُنْ، فإنّ القضيّة بعيدةٌ عن البَساطة، وحولَ هذا الموضوعِ قَدَمَ جون أوستن بعضَ الأمثلةِ المُثيرة، خُذِي الجُمْلة: تَبعُدُ نيويورك عن بوسطن مِئتي ميل، أصادقةٌ هي أم زائفةٌ ؟ إن كانَتِ الإفادةُ تُعَدُّ إجابةً عن سؤالٍ تسألينَه لِتَعْرِفي الوقتَ الذي سيأخذُه مِنكِ النّهابُ بِالسّيّارةِ، أهو أربعُ ساعاتٍ أو أربعةُ أيّام، فهي الوقتَ الذي سيأخذُه مِنكِ النّهابُ بِالسّيّارةِ، أهو أربعُ ساعاتٍ أو أربعةُ أيّام، فهي

صادقةٌ. وأمّا إن لم يَكُنْ لديكِ إلّا عَشْرةُ «جالونات» مِن الغاز، وأنا أَعرِفُ أنّ سَيّارتَكِ تقطعُ عِشرينَ مِيلًا بِكُلِّ «جالون»، وتُريدينَ أنتِ أن تعرفي هل في مُستطاعِكِ أن تذهبي مِن بوسطن إلى نيويورك مِن دُونِ تَوقّف، فإنّ الإفادةَ غيرُ صادقةٍ إن كانَتِ المَسافةُ الحقيقيّةُ مئتَي ميلِ وعَشْرةَ أميال، وهَلُمَّ جَرّا.

وهكذا فإنّ كُلَّ أنواعِ الاعتباراتِ تُحدِّدُ شُروطَ صِدْقِ إفادةٍ ما، وتتجاوزُ فعليًّا مجالَ النَّحْو.

هَبِي أَنِّنِي أَقُولُ: دَرَجةُ الحَرارةِ تَنخفِضُ. لا أَحَد يَعرِفُ بِدِقّةٍ ما يعني ذلك مِن دُونِ الافتراضاتِ القَبْليّةِ غيرِ اللّغويّة، فهل يعني أنّ دَرَجةَ الحَرارةِ أقلٌ مِمّا كانَتْ قبلَ خَمْسِ دقائق؟ - ذلك جائز، أمّا إن أنا قُلتُ: إنّ دَرَجةَ الحرارةِ تنخفضُ، قاصِدًا أنّنا ماضونَ نحوَ عصرٍ جليديّ، فإنّ إفادتي حينئذٍ يمكنُ أن تكونَ صادقةً حتّى إن كانَتْ دَرَجةُ الحَرارةِ تتصاعدُ محَليًّا، وحتّى في أَبسَطِ الجُمَلِ يكونُ مُستحيلًا أن نُحدِّد شُروطَ الصِّدْقِ، خارجَ مُحيطِ الاستعمالِ اللّغويّ، وعلَينا أيضًا أن نُميِّزُ المُعتقداتِ الثّابتة، والمُعتقداتِ المؤقّة، إلخ.

م. ر.: هل يَستطيعُ المرءُ أن يختصِرَ ما كُنتَ قُلتَه مِن خِلالِ المُقابَلةِ بينَ تَصوّرَيْنِ لِعِلْمِ الدِّلالة: الأوّلُ «امتداديٌّ extensional» قُدِّمَ في «البِنَى النّحويّة»، وعالَجَ العلاقةَ بينَ عناصِرَ مُحدَّدةٍ في اللّغةِ وأشياءَ خارجيّةٍ (تكرار الصّدارة، مثَلًا)؛ والثّاني «تَكثُّفي intensional»، يَدَّعي تفسيرَ كُلِّ معاني الكلماتِ والجُمَل مِن دُونِ الاحتكامِ إلى معرفتِنا لِلْعالَم؟ - وفي هذا الشّأن، ينتمي عَمَلُ (راي جاكندوف معرفتِنا لِلْعالَم؟ - وفي هذا الشّأن، ينتمي عَمَلُ (راي جاكندوف (Ray Jackendoff)) إلى تَصوُّرِ «البني النّحويّة».

ن. ت.: لَسْتُ فِعْلًا مُوافِقًا عَلَى ذلك التّمييزِ. وهكذا أُوافقُ كاتز عَلَى أنّ
 بعض العلاقاتِ التّحليليّةِ موجودٌ بين التّعبيراتِ اللّغويّة، وأنّ بعض الحقائقِ تَصمُدُ

وَحْدَها بِفَضْلِ الوقائع اللّغويّة: مِن ذلك العلاقةُ بينَ: «أقنعتُه بِالدّهاب» و: «يَنْوِي الدّهاب»، التي ذكرتُها منذُ أمَدٍ قصير، وفي حالاتٍ كهذه، نتعاملُ مع خاصّيّاتٍ للتّمثيلِ الدّلاليّ «تَكثُّفيةٍ»، وهي حقًّا جزءٌ مِن «النّحو»، في معنى طبيعيِّ للتّعبير، والشّيءُ نفسُه ينطبقُ عَلَى ما يُسمَّى العلاقاتِ الجَذْريّة thematic relations («فاعِل»، «هَدَف»، إلخ) مُطوَّرةً عَلَى نحوٍ مُثيرٍ جدًّا في عَمَلِ جاكندوف الذي كُنتِ قد ذكرتِه، ويستطيعُ المرءُ أن يقولَ إنّ هذا العمل مِن أعمالِ جاكندوف منسجمٌ حقًّا مع بَرْنامَجِ «البّنى النّحويّة»، لكنّه طَوّرَ نظريّةً دِلاليّةً في وِجْهةٍ لم منسجمٌ حقًّا مع بَرْنامَجِ «البّنى النّحويّة»، لكنّه طَوّرَ نظريّةً دِلاليّةً في وِجْهةٍ لم

م. ر.: هذه هي التي تُسمَّى «عِلْمَ الدِّلالةِ التَّفسيريَّ»... أمَّا حديثًا، فقد استبدلْتَ بِ «التَّمثيلِ الدِّلاليّ» عِبارةَ «الشَّكْلِ المنطِقيّ». هل لك أن تُوضِحَ طَبيعةَ هذا التّغيير ؟

ن. ت.: استعملتُ عِبارةَ «الشَّكْلِ المَنطِقيّ»، عَلَى الحقيقة، عَلَى نحوٍ مختلفٍ عن معناها الفصيح، في سَبيلِ أن أُقابِلَها معَ «التَّمثيلِ الدِّلاليّ». واستعملتُ عِبارةَ «شَكْل مَنطِقيّ» لِأَدلَّ عَلَى مستوًى مِن التّمثيلِ اللّغويّ يُدمِجُ كُلَّ الخاصّيّاتِ الدِّلاليّةِ التي تُحدِّدُها عَلَى نحوٍ دقيقٍ القَواعِدُ اللّغويّة، إنّ تحديدَ العلاقةِ الدّقيقةِ بينَ «شَكْلٍ مَنطِقيّ» مُحدَّدٍ عَلَى هذا النّحو، ونظريّةٍ ووصفٍ دلاليّيْنِ، مِمّا يَستلزِمُ عَتْمًا إسهاماتِ أَنظِمةٍ إدراكيّةٍ أُخر - يبدو مسألةً عَلَى قَدْرٍ كبيرٍ مِن الأهمّية. ويتضمّنُ العمَلُ الجديدُ بعضَ الاقتراحاتِ المُثيرةِ في هذا الشّأن.

م. ر.: وعَلَى قَدْرِ ما لِلْمَرجِعِ المُشترَكِ co-reference مِن أهمّيةٍ - أقصِدُ مسألةَ العلاقةِ بينَ الأسماءِ والضّمائرِ والأشياءِ الخارجةِ عن اللّغة - تكونُ بعضُ القوانين لُغويّةً، وتنتمي قَوانينُ أُخَرُ إلى الخِطاب.

ن. ت.: في حالةِ المَرْجِعِ المُشترَك، تُفهَمُ القضيّةُ جيّدًا عَلَى نحوِ يمكنُ قَبولُه. حَيثُ تُوجَدُ مبادئُ لغويّة تمامًا. ففي قولِنا مثلًا: John sees him الشخصِ نفسِه، أي لا يمكنُ لا يمكنُ أن نَجعَلَ «John» و«him» يَرجِعانِ إلى الشّخصِ نفسِه، أي لا يمكنُ أن يكونا مَرْجِعًا مُشترَكًا co-referential (مع أنّ المُحقّقَ أنّه هو المقصودُ أكثرَ مِن المَرْجِعِ المُشترَكِ الفعليّ الذي هو مَجالُ المُناقَشة). وتلك قاعدةٌ لغويّةٌ. وعَلَى نحوٍ مُشابِهٍ، فإنّه في قولنا: «John expected him to leave» لا يمكنُ أن يكونَ «John» و«him» مَرْجِعًا مُشترَكًا seems to John to like him» تعقيدًا مِثْل: «John seems ئمشترَكًا seems to John to like him» مَرْجِعًا مُشترَكًا نم نكونَ أن يكونَ «John» و«him» مَرْجِعًا مُشترَكًا نم يكونَ «John» و«him» مَرْجِعًا مُشترَكًا ني يكونَ «John» و«المناققة التي تحكُم مِثْلَ هذه الحالِ أنّنا نتعاملُ معَ مبادئَ لِتَحْوِ المُبْمِئة، تُلبّي الشّروطَ العامّة التي تَحكُم مِثْلَ هذه المبادئ.

م. ر.: في الفرنسيّةِ نَجِدُ اختلافًا مُماثِلًا تقريبًا في: Pierre و Pierre و Pierre مَثُ لا يمكنُ أن يكونَ pierre و pierre و مَرْجِعًا مُشترَكًا co-referential في حِينَ أنّه في قولنا: Pierre مَرْجِعًا مُشترَكًا co-referential ، يمكنُ أن يكونَ Pierre و Le مَرْجِعًا مُشترَكًا co-referential . د co-referential مُرْجِعًا مُشترَكًا

<sup>\*-</sup> جون يَراهُ.

<sup>\*\*-</sup> جون تَوقّعَ له أن يُغادرَ.

<sup>\*\*\* -</sup> أبدو لِجُون أنَّني أُشبهُه.

<sup>\*\*\*\*</sup> جون يبدو لِي يشبِهُه.

ن. ت.: في هذه الحالاتِ جميعاً ثَمّةَ شَبكةٌ مِن العلاقاتِ تُحدِّدُ ما يمكنُ أن يكونَ، وهذه أن يكونَ مَرْجِعاً مُشترَكاً co-referential وما لا يمكنُ أن يكونَ، وهذه العلاقاتُ تَحكمُها مبادئُ تُشكِّلُ جزءاً مِن النّحو. ومِن ذلك مثلًا أنّ الاختلافَ بينَ: «العلاقاتُ تَحكمُها مبادئُ تُشكِّلُ جزءاً مِن النّحو. ومِن ذلك مثلًا أنّ الاختلافَ بينَ: «العلاقاتُ تحكمُها مبادئُ الله والمعتقل الله والمحتلف المؤتمة والمؤتمة والمؤتمة والمؤتمة والمؤتمة والمحتلف المؤتمة والمحتلف المحتلف المؤتمة والمحتلف المحتلف المحتلف المؤتمة والمحتلف المحتلف المحت

م. ر.: في مُعظَمِ الحالاتِ تُقدِّمُ الإنجليزيّةُ والفرنسيّةُ حقائقَ متشابهةً. وفي الإنجليزيّة، الحالاتِ الأكثرِ دِقّةً، تختلفُ اللّغتانِ. ففي الإنجليزيّة، مثلًا، يستطيعُ الإنسانُ أن يقولَ: تصوّرَ هاري أنّه كان مُستحيلًا أن يغسِلَ نفسَه في ظُروفٍ كهذه «Harry thought it was» يغسِلَ نفسَه في ظُروفٍ كهذه (Harry thought it was» عبد تعودُ «Himself in such conditions» إلى «Harry». أمّا في الفرنسيّة، فإنّ التّرجمة الحَرْفيّةَ لِهذه الجُمْلةِ ستكونُ غريبةً جدًّا. ولا محيدَ عن إضافةِ ضَميرٍ في العبارةِ النّانويّة: de se laver (LUI-même) dans telles conditions

ن. ت .: لِمَ يكونُ الأمرُ كذلك؟ - هذه قضايا مُثيرةٌ. ولا يمكنُ أن يَعرِفَ الإنسانُ ما تُشيرُ إليه هذه الظّاهراتُ حتّى يتبيّنَ المبادئ التي تفسّرُها. وينتمي هذا كُلُّه إلى الصّنفِ الأوّل مِن علاقاتِ تَكْرار الصَّدارة.

في الصَّنفِ الثَّاني تكونُ عندَنا مُشكِلةُ تَحديدِ المَرْجِع في كلماتٍ مِثْلِ «الآخَرينَ The others» أو حتّى «هو He» في جُمَلِ مِن طِراز: قد وَصَلَ،

He has arrived, some ... فَشُرَّ بعضُهم، لكنّ الآخَرينَ كانوا مُستائينَ reacted well, but the others were angry ... وليسَتِ المبادئُ النّحويّةُ (أو عَلَى نحو أكثرَ دِقّةً، ليسَتْ مبادئُ نَحْو الجُمْلة)، هي التي تَحكُمُ علاقاتِ هذه الضّمائرِ بِما تَعودُ إليه أو يُقصَدُ أن تُشيرَ إليه. وثَمّةَ عَددٌ مِن التّقاليدِ الأُخرى في الخِطابِ غيرُ مبادئ نَحْوِ الجُمْلة. فإن أنا قُلتُ - وأنا أُريكِ هذه الصّورةَ «الفوتوغرافيّة» -: إنّه طفلٌ وَسيمٌ، فسيكونُ ذلك صائبًا تَمامًا؛ لأنّه مِن المُستحسَنِ حقًّا أن أُقدِّمَ هذا الطَّفلَ لَكِ عَلَى هذا النَّحو وفي هذا السّياقِ: نَحنُ الاثنَيْنِ ننظُرُ إلى صُورةٍ فوتوغرافيّةٍ عَلَى طاولتي، ونَشترِكُ في بعض الافتراضاتِ حولَ الصُّورِ الفوتوغرافيّة ، خاصّةً الصُّورَ التي يَضعُها المرءُ عَلَى طاولته ؛ وتتخيّلينَ أنتِ أنَّ هذه صُورةٌ لِابني، وإلَّا ما كانَتْ في هذا المكان، وهكذا. ومِن ثَمّ، فإنَّه في سِياقٍ أكثَرَ اتَّساعًا وغيرِ لُغويٍّ وحافِلِ بِاعتقاداتٍ شتَّى، تكونُ إفادتي مناسبةً تمامًا. لكنّ تقاليدَ المَرْجِع هذه ليسَتْ جزءًا مِن النَّحْو. وسَيتطلّبُ التّعبيرُ عنها نظريّةً غَنيّةً، تُدمِجُ عَدَدًا مِن الأنظِمةِ الإدراكيّة، التي مِنها افتراضاتٌ بِشَأنِ ما يَتوقّعُ المرءُ أَن يَراهُ عَلَى طاولتي. وذلك كُلُّه ذو تأثيرِ كبير فيما يُمكنُ أَن يُسمِّيه بعضُهم التّمثيلَ الدِّلاليَّ الكاملَ.

وابتغاءَ تطويرِ الاستنتاجاتِ التي تنشأُ عن هذه الإفادة، علَينا أن نَدرُسَ «مَرْجعَ» الصُّور وكُلَّ الافتراضاتِ المتعلِّقةِ بِالأشخاصِ الذين مِن الرَّاجِح أن أتحدَّثَ عنهم، وعلاقاتِهم بي، إلخ، ويَستلزِمُ المَرْجعُ الفِعْليُّ لِلتّعابيرِ اللّغويّةِ في الحياةِ الواقعيّة تفاعلَ الأنظِمةِ الإدراكيّة، والنَّحْوُ واحِدُ فحَسْبُ مِن هذه الأنظِمة، ويَصدُقُ الشّيءُ نفسُه تقريبًا عَلَى مُعظمِ مفهوماتِنا التي تُدخَلُ في غِمارِ أنظِمةِ تصوُّرِنا لِطبيعةِ العالَم؛ وتَدخُلُ هذه الأنظِمةُ في ضَرْبٍ مِن التّمثيلِ الدِّلاليّ لا بد مِنه لِتفسيرِ المَرْجع الصّحيح، وشُروطِ الصِّدْقِ، والأفعالِ الكلاميّة، وهَلُمَّ جَرّا.

## عِلْمُ الدِّلالةِ التَّفسيريُّ وعِلْمُ الدِّلالةِ التّوليديُّ:

م. ر.: رأينا منذُ قليلٍ أنّ المُكوِّنَ الدِّلالِيَّ عندَ كاتز، الذي صاغَه عامَ ١٩٦٣م، معَ رُجوعِه إلى نظام دِلاليِّ شامل، قد اعتُرض عليه. ومهما يكُنْ، فإنه هو الذي وَلد، قريبًا مِن نِهايةِ السَّتينيّات، اتّجاهًا «انشقاقيًا» مُعارِضًا للنَّحْوِ التّوليديّ في شَكْلِه «القِياسيّ»: عِلْمَ الدِّلالةِ التّوليديَّ. ونتيجة سُوءِ فَهْمٍ كبيرٍ أيضًا نُسِبَ إليكَ عِلْمُ الدِّلالةِ التّوليديُّ هذا، ويمكنُ القولُ بِاختصارٍ إنّ هذه النظريّة تَرفُضُ استقلالَ النَّحْوِ فيما يَتعلَّقُ بِعِلْمِ الدِّلالة، وتَزعُمُ أنّ البِنْيةَ العميقة يمكنُ أن تتطابق والتّمثيلَ الدِّلاليّ. الدِّلالة، وتَزعُمُ أنّ البِنْيةَ العميقة يمكنُ أن تتطابق والتّمثيلَ الدِّلاليّ. أمّا اليوم، فإنّ عِلْمَ الدِّلالةِ التّوليديَّ في شَكْلِه الأوّليِّ قد أُهمِلَ فعليًّا أمّا اليوم، فإنّ عِلْمَ الدِّلالةِ التّوليديَّ في شَكْلِه الأوّليِّ قد أُهمِلَ فعليًّا (إلى حَدِّ أنّه ليس هناك صِيغةٌ لإعادتِه مِن خِلالِ تطويره)، معَ أنّ كُلَّ أنواعِ الأشياءِ يَظلُونَ يُسمّونَ أنفسَهم (المُل عَلية توليديّة». وفي البَدْءِ كان أنصارُه الرّئيسونَ بوستال، «عُلَماءَ دِلالةِ توليديّة». وفي البَدْءِ كان أنصارُه الرّئيسونَ بوستال، ومككاولي، وروس، ولاكوف... وكذا فيلمور Fillmore.

كان زِيًّا ظلَّ موجودًا في بعضِ البلدانِ الأوروبّيّة كألمانيا وفرنسا.

ويَلوحُ لي أنّ هذه النّظريّاتِ قد أعادَتْ عَلَى نحوٍ مُختصرِ النّقائصَ التي عِبْتَ البِنْيَويّةَ بِسببها، والمُتمثّلةَ في إغفالِ أهدافِ عِلْمِ اللّغة التي حدّدتَها: إيضاح اكتساب اللّغة، فقد نَسِيَتْ أنّها تَتعاملُ معَ شيءٍ حقيقيّ.

ن. ت: لَدَيَّ شعورٌ بِأَنَّ هذا العمَلَ قد نحا نَحْوَ العودةِ إلى ضَرْبٍ مِن الوَصْفيَّةِ descriptivism. وعندَ فيلمور يبدو هذا واضحًا حقًّا. وفي مَقالةٍ موسومة، فيما أحسَبُ، بِ (التّصنيف الجديد The New Taxonomy)، يَصِفُ نفسَه بأنّه تصنيفيُّ، وَصْفيُّ، مُصيبًا في ذلك. وإن كان ذلك ما يُهِمُّه فليس لَديَّ انتقادٌ حقًّا؛ زِيدي عَلَى ذلك، أنّه يقومُ بِعمَلِ ممتازٍ في عِلْمِ الدِّلالةِ الوصفيّ. ويمكنُ أن نقولَ مرّةً أُخرى إنّه ليس هناك حقًّا خِلافٌ يمكنُ أن يكونَ لدى إنسانٍ إزاءَ هذه القضيّة، مِثْلَما أنّه لا يمكنُ حقًّا أن يكونَ هناك أيُّ خِلافٍ بينَ إنسانٍ إنسانٍ

يعمَلُ في التّاريخ الطّبيعيّ وآخَرَ يبحثُ عن مبادئ «بيولوجيّة». فهذانِ اهتمامانِ مُتباينان. ويمكنُ افتراضُ أنّ كلًّا مِنهما يمكنُ أن يتعلّمَ مِن صاحبِه شيئًا.

وفي الوقتِ الحاضِرِ لا يُحاوِلُ فيلمور إنشاءَ نظريّةٍ دِلاليّة عامّة، فهو لا يريدُ أن يُقيمَ عمَلَه عَلَى أيّةِ نظريّةٍ لُغويّةٍ شامِلة وواضحة، إن أنا فَهمتُه فهمًا صحيحًا. بل يُنتجُ مادّةً ذاتَ قِيمةٍ أكبرَ أو أصغرَ، يمكنُ أن تكونَ النّظريّةُ الدّلاليّةُ قادرةً عَلَى الإفادةِ مِنها في وقتٍ ما.

أمّا (عِلْمُ الدِّلالةِ التوليديُّ)، فإنّه مِن العَسيرِ أَن نُناقَشَه لِأنّه لا أَحَدَ الآنَ، فيما أَعْلَمُ، يُدافعُ عن موقفٍ نظريٍّ جليٍّ تحتَ ذلك العنوان. وليس هو الآنَ سِوَى تمييزٍ أكثرَ خلخلةً يتضمّنُ أعمالَ عددٍ مِن النّاس. وعَلَى قَدْرِ ما كانَتِ النّظريّةُ قد صِيغَتْ بوضوح يبدو، عَلَى الجُمْلةِ، أنّها قد أُهمِلَتْ – عَلَى الأقلِّ عَلَى النّظريّةُ قد صِيغَتْ بوضوح يبدو، عَلَى الجُمْلةِ، أنّها قد أُهمِلَتْ – عَلَى الأقلِّ عَلَى قدْرِ ما أَعرِفُ – مِن جانِبِ أولئك الذين صاغُوها. ويَعمَلُ بوستال الآنَ أشياءَ مختلفةً تمامًا. ولا أَعرِفُ ما يتصوّرُه الآنَ عن عِلْمِ الدِّلالةِ التوليديّ، لكنّ عمله الجديدَ – نَحْوَ العلاقاتِ relational grammar – يبدو لي في أيّةِ حالٍ بعيدًا عنه. والصّحيحُ أنّه يبدو مُنحِيًا مسألة العلاقاتِ بينَ المعنَى والشَّكْلِ، إن كُنتُ قد فَهمتُ عمَلَه الأحدث عهدًا فهمًا صحيحًا، لكنّ ذلك غيرُ مُحقَّق.

أمّا جون روس John Ross، الشّخصيّةُ المُهمّةُ الأُخرى، في تلك الحرَكةِ، في مَلك الحرَكةِ، non-discrete grammar فيَعمَلُ فيما يُسمِّيهِ القواعدَ النّحويّةَ غيرَ المنفصلة non-discrete grammar، وهي نظريّةٌ قائمةٌ عَلَى مفهوماتٍ مُتدرِّجةٍ بَدَلًا مِن الأصناف المنفصلة.

م. ر.: تلك نَظريّةُ «السَّحْق squish»، حَيثُ لا تُحدَّدُ الكلمةُ مِن خِلالِ صِنْفِها، بل تكونُ جزءًا صغيرًا مِن اسْمٍ، بعضًا مِن فعل، أَثارةً فحَسْبُ مِن صفة...

ن. ت: وهكذا. وهو أيضًا مُهتمٌّ بِتَفاعُل «التّداوليّةِ pragmatics»،

والنَّحْوِ، وعِلْمِ الدِّلالة ولذلك فهو غيرُ عابئٍ بِعِلْمِ الدِّلالةِ التَّوليديّ ، خاصَّةً في المعنى المُبكِّرِ لِهذا المُصطَلَح وأظنَّه ، فوقَ ذلك ، يرى البحث عن نظريّةٍ واضحة أمرًا سابقًا لِأُوانِه أو حتّى خاطئًا.

ويَعمَلُ لاكوف Lakoff عمَلًا مُشابِهًا، حَيثُ يَعمَلُ في «النَّحْوِ الإدراكيّ»، الذي يُدمِجُ اللَّغةَ في أنظِمةٍ غيرِ لغويّة. ولَستُ أرى أيَّةَ نظريّةٍ في المَشْهَدِ هناك.

وأَظلُّ، عَلَى الجُمْلةِ، غيرَ مُستيقِنٍ بِشَأْنِ هذه التّناولاتِ الأخيرة، فهي لا تُميِّزُ الأشياءَ التي تبدو لي ممكنة التّمييزِ بِسُهولةٍ، كتمييزِ الكِفايةِ النّحويّةِ مِن العَواملِ الأُخرى التي تتدخّلُ في السّلوك اللّغوي، ويُحدِثُ هذا ضَرْبًا مِن اللّبْسِ، أمّا بِالنّسبةِ إلى البقيّةِ، فليس ثمّة ما يُناقش؛ لِأنّه ليس هناك الآنَ نظريّةٌ مُستقلّةٌ تُحمِلُ عنوان «عِلْم الدِّلالةِ التّوليديّ».

فمِن أين يأتي، والحالُ كذلك، مُصطَلَحُ «عِلْمِ الدِّلالةِ التَّوليديّ»؟ - إنّه موقفٌ عامٌّ أو وِجْهةٌ نظرٍ عَبَرَ عنها لاكوف، مثَلًا، في مقالٍ عُنوانُه «عِلْمُ الدِّلالةِ التَّوليديّ»، أو بوستال في مقالٍ له عام ١٩٦٩م يَحمِلُ عنوان «النظريّةُ الفُضْلَى التَّوليديّ»، أو بوستال في مقالٍ له عام ١٩٦٩م يَحمِلُ عنوان «النظريّةُ الفُضْلَى The Best Theory» لكنّه ليس هناك، عَلَى الأقلِّ فيما أَعلَمُ، مَن سَلَّمَ بِهذه النظريّةِ، التي هي في صُورتِها المُقدَّمةِ خاويةٌ فعلاً. وقد كان ما أكّدَتُه النظريّةُ أنّه يُوجَدُ هناك تَمْثيلاتٌ لِلْمعنَى، وتَمثيلاتٌ لِلشَّكْلِ، وعلاقاتٌ بينَهما، يُضافُ إلى يُوجَدُ هناك تَمْثيلاتٌ لِلْمعنَى، وتَمثيلاتٌ لِلشَّكْلِ، وعلاقاتٌ بينَهما، يُضافُ إلى ذلك، أنّ هذه العلاقاتِ بينَ الصِّنفَيْنِ مِن التّمثيلاتِ كانَتْ اعتباطيّةً فعليًا؛ وقد اقترحَ لاكوف، في المقالِ الذي أشرتُ إليه تَوَّا، تقييداتٍ constraints (\*)

<sup>\*-</sup> هي تقييداتٌ عَلَى تطبيقِ القواعدِ النّحويّة. وفي النّظريّةِ المعياريّة لا تنطبقُ هذه التّقييداتُ، إلّا عَلَى الانتقالِ مِن بِنْيةٍ في اشتقاقِ إلى البِنْية التّالية. أمّا عندَ لاكوف فتُطبَّقُ عَلَى أَيّة بِنْيةٍ، مِمّا يَجعَلُها اعتباطيّةً وخاصّة. انظر ج. لاكوف، «في علم الدِّلالة التّوليديّ On Generative Semantics»، في د. شتاينبرغ و ل. جاكوبوفتز، علم الدِّلالة، القارئ المتعدّد التّخصّصات .Semantics في د. شتاينبرغ و ل. جاكوبوفتز، علم الدِّلالة، القارئ المتعدّد التّخصّصات .An Interdisciplinary Reader (كيمبردج، ماسوشوستس، مطبعة ۱۹۷۱، ۱۹۷۱م).

اشتقاقيّةً اعتباطيّةً - هي قواعدُ اعتباطيّةٌ، عَلَى الحقيقة، وإن كان كُلُّ ما يُقدَّمُ عَلَى أنّه نظريّةٌ هو أنّه يُوجَدُ هناك علاقاتٌ بينَ ضَرْبٍ مِن تَمثيلِ المعنَى والشَّكْلِ، فإنّه مِن الصّعبِ حينئدٍ أن نتجادلَ حولَ ذلك.

ومِثْلَما أَسلَفْتِ، ما كان يَحدُثُ في هذه الأعوام قد أُسيءَ تفسيرُه غالبًا. والحَقُّ أنَّ النَّظريَّةَ المِعْياريَّةَ ، كما قَدَّمتُ في «المظاهر Aspects» مثلًا ، كان مشكوكًا فيها منذُ نشأتِها الأولى. فمِن وِجْهةٍ أُولى، لُوحِظَ في الكتابِ نفسِه (الذي مضَى إلى المطبعة عامَ ١٩٦٤م) أنّ بعض مَظاهِرِ التّمثيل الدِّلاليّ عَلَى الأقلّ، كالمَظاهِرِ المُرتبطةِ بِالموضوع والتّفسير، تبدو مُستلزِمةً البِنْيةَ السَّطْحيّةَ أكثرَ مِن البنيةِ العميقة، وأنَّ البحثَ اللَّاحِقَ حولَ فاعِليَّةِ البِنْيةِ السَّطْحيَّةِ في تحديدِ معنَى جُمْلةٍ مِن الجُمَل قاد إلى ما قد سُمِّيَ «النّظريّةَ المِعْياريّةَ المُوسّعة The» Extended Standard Theory . ومِن وِجْهةٍ أُخرى ، أشرتُ في «المَظاهِرِ» إلى أنَّه كان هناك إمكانيَّاتٌ مُتباينةٌ جدًّا، ومِن ذلك مثلًا، أنَّ أحَدَ الأعمالِ لِتوماس بيفر Thomas Bever وبيتر روزنباوم Thomas Bever ، قد اقتُرحَ فيه طَمْسٌ فِعْلَيٌّ لِلتَّمييزِ بينَ القواعدِ النَّحويَّةِ والدِّلاليَّةِ، الفكرةُ التي قادَتْ أخيرًا إلى عِلْمِ الدِّلالةِ التوليديّ. إنَّ صِنْفَ النّظريّاتِ التي يمكنُ أن تُطوَّرَ بِوَصْفِها بَدائلَ لِلنَّظريَّةِ التي تُقدِّمُها «المظاهرُ» كبيرٌ، ويُشارُ هناك إلى أنَّه سَيكونُ مِن السَّابِق لِأُوانِهِ أَن نَستبعِدَها تحتَ أَيَّةِ إدانة. وكان أوَّلَ مِن وَجَّهَ انتقادًا جوهريًّا إلى النَّظريّةِ المِعْياريّة، وخيرَ مَن فَعَلَ هذا عَلَى قَدْرِ ما أَتذكّرُ، راي جاكندوف Ray Jackendoff - وينبغي أن يكونَ ذلك عامَ ١٩٦٤ أو ١٩٦٥م. وقد أكَّدَ أنّ البِنْيةَ السَّطْحيّةَ كان لها في التّمثيلِ الدِّلاليّ إسهامٌ أكبرُ كثيرًا مِمّا كان مُفترَضًا؛ وإن كان الأمرُ كذلك، فإنَّ الفَرْضِيَّةَ المِعْياريَّةَ، التي وَفْقًا لها حَدَّدتِ البِنْيةُ العميقةُ هذا التَّفسيرَ تحديدًا تامًّا، زائفةٌ. ومِن ذلك مثلًا أنَّه مِن خِلالِ دِراسةِ تَفاعُلِ النَّفْي

negation وتَسْويرِ القضايا المَنطِقيّة quantification ضِمْنَ الجُمْلة، أظهرَ negation جاكندوف أنّ مَوْقِعَهما النّسبيّ في البِنْيةِ العَميقة لِلْجُمْلة كان حاسِمًا بِالنّسبةِ إلى التّفسير interpretation)؛ وأنّ عددًا كبيرًا مِن مِثْلِ هذه الأمثلةِ أوجدَه راي دورتي Ray Dougherty وآخرونَ. وكانَتْ هذه الملاحَظاتُ طبعًا عَلَى قَدْرٍ كبيرٍ مِن الأهمّيةِ عندي. وقد قادَتْ عددًا كبيرًا مِن اللّغويّينَ إلى تطويرِ ما سُمّي كبيرٍ مِن الأهمّيةِ عندي. وقد قادَتْ عددًا كبيرًا مِن اللّغويّينَ إلى تطويرِ ما سُمّي فيما بَعْدُ «النّظريّة المِعْياريّة المُؤسّعة». لكنّه يمكنُ القولُ في الوقتِ نفسِه إنّه عَلَى

\*- الأمثلةُ التي جاء بها المؤلّفُ هي: Not الأمثلةُ التي جاء بها المؤلّفُ هي: من الأسهُم لم يُصِبِ الهدفَ، لكنّ كثيرًا مِنها أصابَه). many did hit it كثيرٌ مِن الأسهم many arrows hit the target, but many have hit it Not many demonstrators were اليس كثيرٌ مِن الأسهم يصيبُ الهدفَ، لكنّ كثيرًا مِنها قد أصابَه). Many of الهدفَ، لكنّ كثيرًا مِنها قد أصابَه) arrested by the police (ليس كثيرٌ مِن المتظاهرينَ اعتقلَهم البوليس). demonstrators were not arrested by the police يعتقلهم البوليس).

وإنّ مِثالًا مشهورًا آخَرَ لِتغيُّرِ المعنَى المُعتَمِدِ عَلَى موقع أَسُوارِ القضايا المنطقيّة quantifiers في البنيةِ السّطحيّة، تُقدِّمُه ثنائيّةُ المبنىّ للمجهول - المبنىّ للمعلوم:

يشترونَ الأصنافَ نفسَها مِن لُفافاتِ التّبغ). Many people are buying the same brands of cigarettes (كثيرٌ مِن النّاسِ يشترونَ الأصنافَ نفسَها مِن لُفافاتِ التّبغِ نفسُها تُشترى مِن جانب عددٍ كبيرٍ مِن baught by many people. النّاس). ويمكنُ أن تُفسَّر الحالُ الأُولَى بِالقولِ إنّ النّاسَ مُتعلّقونَ بِصِنفهم؛ وتُفسَّر الثّانيةُ بِأنّ بعضَ الأصنافِ أكثرُ نجاحًا.

وإنّ أمثلةً مُشابِهةً، وإن تكُنْ أقلَّ إقناعًا، أُشيرَ إليها سابقًا في «البِنَى النّحويّة» و«LSLT»، وهي تُشيرُ أيضًا إلى مبلَغِ تأثيرِ البِنْيةِ السّطحيّةِ في التّفسيرِ الدِّلاليّ. عَلَى أنّ جاكندوف كان الأوّل في تفسيرِ هذه الظّاهراتِ عَلَى نحوٍ مُنظَّم، ومِن ثَمّ أدمجَها في النّظريّةِ مِن خِلالِ اقتراحِ المبادئ التّفسيريّة. [المؤلّف].

قَدْرِ ما كانَتِ النّظريّةُ المِعْياريّةُ مُكيَّفةً لِمُلاءمةِ وظيفةِ البِنْيةِ السَّطْحيّة، اتّخذَ آخرون سَبيلًا مُعاكِسةً، مُعوِّلينَ عَلَى حَدْسٍ مُختلف: فقد وطّدوا الصِّلةَ بينَ التّمثيل الدِّلاليِّ والبِنْيةِ العَميقةِ إلى دَرَجةِ أنّهما صارا شيئًا واحدًا. وطبيعيٌّ أنّ هذا العملَ هو عِلْمُ دِلالةٍ توليديُّ. وهكذا فإنّ الموقفَ الأساسيَّ غيرُ صحيح؛ لِأنّ الفَرْضِيّة المُسْهمةَ في النّظريّةِ المِعْياريّةِ غيرُ صَحيحة، كما أشَرْتُ منذُ قليل.

ووَفْقًا لِذلك، فإنّ عِلْمَ الدِّلالةِ التوليديَّ، ابتغاءَ إدماجِ فاعليَّةِ البِنْيةِ السَّطحيّةِ في تقريرِ التَّمثيلِ الدِّلاليِّ دُونَما إهمالِ لِلتَّطابقِ بينَ البِنْيةِ العميقةِ والتّمثيلِ الدِّلاليِّ، قَدَّمَ فِكْرةَ «القواعدِ الشّاملة»، أي القواعد التي تَربِطُ المَراحِلَ غيرَ المُتجاورةِ في الاشتقاق؛ وعَلَى نحوٍ مُحدَّدٍ تلك التي تَربِطُ التّمثيلَ الدِّلاليَّ التّجريديُّ الأساسيُّ وخاصّيّاتِ البِنْيةِ السّطحيّةِ التي تَتدخّلُ في تَحديدِ المعنى.

والحَظِي أنتِ أنّ هذه القواعِد الشّاملة التي تَربِطُ البِنْية السّطحيّة بِالتّمثيلِ الدّلاليّ، والتي يَفترِضُها عِلْمُ الدّلالةِ التّوليديُّ، مُشابِهةٌ تَمامًا، إن لم تكُنْ مُطابِقة، للْقواعدِ التّفسيريّةِ التي اقترحَها جاكندوف وآخَرونَ. وقد اقتُرحَ عَلَى نحوٍ سريعٍ أنّ تلك القواعد الشّاملة يمكنُ أن تَظهرَ عَلَى نحوٍ عامٍّ فِعْلًا في النّحْو، وفي عِلْمِ الأصواتِ الكلاميّةِ وكذا في بِناءِ الجُمْلةِ وعِلْمِ الدِّلالة، وأنّ النّظريّة التي تَفسَحُ المحالَ لِلْقواعدِ الشّاملة، لها إمكانيّةٌ وَصْفيّةٌ هائلة، وكما أسلَفْتُ، فإنّه ابتغاء المجالَ لِلْقواعدِ الشّاملة، لها إمكانيّةٌ وَصْفيّةٌ هائلة، وكما أسلَفْتُ، فإنّه ابتغاء تناوُلِ نظريّةٍ لُغويّةٍ «تفسيريّةٍ»، أو – ما هو الشّيءُ نفسُه – تفسيرِ إمكانيّةِ اكتسابِ اللّغة، لا بُدَّ مِن الاختزالِ الشّديد لِصِنْفِ القواعِدِ النّحويّةِ المسموح بها، وقد كان لافتراضِ القواعدِ الشّاملةِ التّأثيرُ المُعاكِسُ تمامًا، وهو مِن ثَمّ يُؤلِّفُ خطوةً بغيضةً للإفتراضِ القواعدِ الشّاملةِ التّأثيرُ المُعاكِسُ تمامًا، وهو مِن ثَمّ يُؤلِّفُ خطوةً بغيضةً علم أن تُدعَمَ بِبراهينَ حَقيقيّة، وخِلافًا لِذلك، لا يبدو لي أنّ بُرهانًا مُمْنِعًا قد قُدِّمَ لِنْصُرةِ القَواعدِ الشّاملة.

وقد سارتِ الحالُ نحو الأسوأ - إن كان ذلك ممكناً - حِينَ بدأ عُلَماءُ الدّلالة التوليديّونَ إدماجَ العوامِلِ غيرِ اللّغويّةِ في النّحو: الاعتقادات، المواقف، إلخ. ولا يَخرُجُ هذا عن أن يكونَ رَفْضًا لِلْمثاليّةِ الأوّليّة لِلّغة، بِوَصْفِها مادّةً لِللّدرس. ويمكنُ القولُ بَداهةً إنّه لا يمكنُ إعلانُ أنّ مِثْلَ هذه الخطوةِ غيرُ واردة، بلل ينبغي أن تُثارَ تَجْريبيًّا، وإن ثبتَ أنّها صحيحةٌ، فإنّني سأستنتجُ أنّ اللّغةَ خليطٌ مُشوَّشٌ غيرُ جَديرٍ بِالدَّرْس - أمّا شخصيًّا فلَسْتُ أعتقدُ أنّ دليلًا أو برهانًا حقيقيًّا قد قُدِّمَ لِمَصلَحةِ مِثْلِ هذه الفَرْضيّة. لاحِظي أنّ المسألةَ ليسَتْ مسألةَ كَوْنِ الاعتقاداتِ أو المواقف، وغيرِها، تقومُ بفعلٍ كبيرٍ في السّلوكِ اللّغويّ أو الأحكامِ اللّغويّة، والبي البّني الإدراكيّةِ المُتميّزةِ، التي تَتفاعلُ في الاستعمالِ الواقعيِّ النّغةِ والأحكامِ اللّغويّة، والتي يكونُ النّظامُ اللّغويُّ إحداها.

والمُحقَّقُ أَنَّ كُلَّ ما في عالَمِ الواقعِ يَدخُل في التّفاعل. لكنّه إن كان عَلَى الفيزيائيِّ أن يَدرُسَ صُورَ حرَكةِ أُناسٍ يمشونَ في أسفلِ الشّارع، فإنّه سَيُلغي كُلَّ أملٍ بِالعمَلِ في الفيزياء. ونَعودُ إلى مسألةِ العقلانيّة والمِثاليّة.

إنّ مَن يَعملونَ في ميدانِ القَواعِدِ النّحويّةِ غيرِ المُنفَصِلة، أو ما يبقى مِن عِلْمِ الدّلالةِ التّوليديّ، لم يُقدّموا أيّ سببٍ جوهريًّ، فيما أعلَمُ، لِلاعتراضِ عَلَى المِثاليّاتِ المِعْياريّة، وجائزُ أنّ هذه المِثاليّاتِ سَتُوجِدُ مُشكلاتٍ، وسَيثبُتُ أخيرًا أنّها غيرُ صحيحةٍ، تَفْصيليًّا أو رُبّما حتّى مِن حَيثُ المبدأُ، وقد ذكرتُ بعض الأمثلةِ المُمكنةِ حِينَ كُنّا نُناقشُ التّمثيلَ الدّلاليَّ، لكنّه ليس لَديَّ انطباعٌ بِأنّ اعتراضًا مُهمًّا واحِدًا قد قُدِّمَ، في العملِ في عِلْمِ الدّلالةِ التّوليديّ، عَلَى القواعِدِ النّحويّةِ «غيرِ المُنفَصِلةِ» أو «الإدراكيّة». عَلَى العَكْسِ، يبدو لي أنّ الذين يَعمَلونَ في هذه الاتّجاهات يَسمحونَ لأنفسهم بِأن تَعمُرَهم الظّاهراتُ.

م.ر.: عَلَى النَّحْوِ نفسِه، ألم يُصْرَفوا عمّا تَعدُّهُ أنتَ الهدفَ الحقيقيَّ لِعِلْمِ اللَّغة: تفسير اكتساب اللّغة؟

ن. ت: أفترضُ أنّهم لن يُوافِقوا، لكنّني أحسَبُه صَحيحًا، ومعَ ذلك نتحدّثُ عن إنسانٍ موهوم: فعِلْمُ الدِّلالةِ التوليديُّ لا يُوجَدُ الآنَ في أيِّ معنًى مُحدَّدٍ عَلَى نحوٍ معقول لِهذا المُصطَلَح، ويَستمرُّ وُجودُ مُصطَلَحِ عِلْمِ الدِّلالةِ التوليديِّ، أمّا الآنَ فإنّ مُحتواهُ قد صار غامضًا غموضًا تامًّا.

م. ر.: معَ ذلك بدا نَجاحُه القصيرُ الأَمَدِ لَأَلاءً، وبدأتُ أسالُ نفسي في ذلك الحِينِ عمّا إن كان السَّببُ في ذلك غيرَ إديولوجيّ، كما هي حالُ التّجريبيّة، كانَتْ طريقةً لِلْعَودةِ إلى البِنْيويّةِ السّائدة، وكثيرًا ما حَسِبَ الأذكياءُ أنّهم استطاعوا أن يَتفادَوا مسألةَ النَّحْوِ التّوليديّ بِتَجاوزِ إحدى المَحطّات: مُباشرةً مِن البِنْيويّةِ إلى عِلْم الدِّلالةِ عندَ لاكوف...

ن. ت.: قد يكونانِ، عَلَى الحقيقة، أكثرَ تشابهاً. وإنَّ عددًا مِن اللَّغويّينَ، خاصَّةً أنتِ نفسَكِ في مَقالتِكِ عن «Remind» وكذا راي دورتي وبيفر وكاتز وبعضُ الآخرينَ، حاولوا إقامة علاقة بينَ عِلْمِ الدِّلالةِ التَّوليديِّ ووَصْفيّةِ بلومفيلد الجديدةِ neo-Bloom Fieldian descriptivism، عَلَى نحوٍ مُقْنعٍ تمامًا، في رأيي.

م. ر.: إنّ قَواعِدَ الحالةِ النّحويّة The case grammar عندَ فيلمور قد حقّقَتْ قَدْرًا كبيرًا مِن النّجاح في فرنسا نتيجةً لِتَرجَمةِ إحدى مقالاتِه في مجلّة «اللّغات Languages».

ن. ت.: هنا أيضًا يَلوحُ لي أنّ هناك قَدْرًا كبيرًا مِن سُوءِ الفَهْمِ بِشأنِ ما يَظهَرُ. فَقُواعِدُ الحالةِ النّحويّة Case grammar تَقومُ عَلَى بعضِ الافتراضاتِ الشّائعة في كُلِّ النّظريّاتِ اللّغويّة، إذ تُوجَدُ بينَ الأفعالِ والعباراتِ الاسميّة

علاقاتٌ مِن مِثْلِ «فاعِل agent» و «اسْمِ الآلة instrument» و «الهدَف agent و هَلُمَّ جَرّا، خُذِي النّظريّة المِعْياريّة، ولتكُنْ في الصّورةِ التي قَدّمَها بِها جيرولد كاتز، وهي تُدمِجُ نِظامًا مِن «العلاقاتِ الدِّلاليّةِ» التي يَصعُبُ كثيرًا تمييزُها عن «الحالاتِ النّحويّة cases» عندَ فيلمور، هذا إن لم تكُنْ مُتعذِّرةَ التّمييز، تمامًا.

خُذِي النّظريّة المِعْياريّة المُوسَّعة Thematic relations مِن القبيلِ الذي دَرَسَهُ هذه تُدْمِجُ العلاقاتِ الجَدْريّة Thematic relations مِن القبيلِ الذي دَرَسَهُ جاكندوف، مُمتدّة إلى عمَلٍ سابقٍ لِج. جروبر J. Gruber. وكُلُّ وَصْفٍ دِلاليًّ يَتضمّنُ شيئًا مِثْلَ: قاعدةِ الحالةِ النّحويّة، عَلَى الأقلِّ عَلَى قَدْرِ ما تقترحُ هذه النّظريّةُ بوضوحٍ مِن أنّ العلاقاتِ الدّلاليّةَ الشّائعة، التي هي أيضًا تُناقَشُ في القواعِدِ النّحويّة التقليديّة، تَربِطُ الأفعالَ بِالعباراتِ الاسميّة، والأمرُ المُثيرُ هو كيفَ تُدْمَجُ «قاعدةُ الحالةِ النّحويّة» هذه في نظريّةِ اللّغة...

م. ر.: وليسَ هو كيفَ نَستبدِلُ قاعدةَ الحالةِ النّحويّة بِنَظريّةِ اللّغة...

ن. ت: نعم، مسألةُ الإدماجِ تَظلُّ مفتوحةً؛ وفي مُستطاعِ المرءِ عَدَمُ المُوافقةِ عليها، وأرى أنَّ حُجَجًا داحضةً تمامًا قد وُجِّهَتْ إلى الفَرضيّاتِ الخاصّة بِقَواعِدِ الحالةِ النّحويّةِ عندَ فيلمور، وعَلَى نحوِ خاصٍّ، قُدّمَتْ مِثْلُ هذه الحُجَجِ مِن جانِبِ راي دورتي وآخرينَ كثيرين، أنا واحِدٌ مِنهم، ولستُ أعرِفُ ما يَعتقدُ فيلمور حولَ هذا في الوقتِ الرّاهن، ومِثْلَما قُلْتُ، يبدو لِيَ الآنَ مهتمًّا بِعِلْم الدّلالةِ الوصفيِّ – «التّصنيفيِّ الجديد» لَديه – أكثرَ مِن اهتمامِه بِقضايا النّظريّةِ اللّغويّة العامّة، إن أنا فهمتُه عَلَى نحوٍ صحيح، أمّا إن لم يَرَ المرءُ في «قاعِدةِ الحالةِ النّحويّة» إلّا تلك النّظريّة التي تُدْمِجُ العلاقاتِ الدّلاليّة التّقليديّةَ في شكلٍ ما، مِن دُونِ أيّةِ تلك النّظريّة التي تُدْمِجُ العلاقاتِ الدّلاليّة التّقليديّة في شكلٍ ما، مِن دُونِ أيّة فرضيّاتٍ أكثرَ تحديدًا بِشأنِ طبيعتِها أو ضَمّها إلى النّحْوِ التّوليديّ، فإنّه يكونُ لدينا عندئذٍ نظامٌ يستطيعُ الإنسانُ أن يَعمَلَ فيه بِسُهولة، عَلَى الأقلِّ عَلَى نحوٍ سطحيّ. عندئذٍ نظامٌ يستطيعُ الإنسانُ أن يَعمَلَ فيه بِسُهولة، عَلَى الأقلِّ عَلَى نحوٍ سطحيّ.

يكفي أن يأخذَ المرءُ أيّة لُغةٍ وأن يُحدِّد في كُلِّ جُمْلةٍ الفاعِلَ، واسْمَ الآلةِ، والهدفَ، إلخ، وسَيكونُ لَدَيهِ قاعدةٌ لِلْحالةِ النّحويّةِ في هذا المعنى المُحدَّد، مِمّا ليس له كبيرُ غَناءٍ، وذلك لا يكونُ حتّى عِلْمَ لُغةٍ تطبيقيًّا. ودَعِيني أُؤكّد مرّةً أخرى: ليسَتْ هذه هي «قاعدةَ الحالةِ النّحويّةِ» عند فيلمور، التي قَدّمَتْ فَرضيّاتٍ مُحدَّدةً، لكنّها فَرضيّاتٌ أُثبتَ خَطَؤُها، فيما أعتقدُ.

م. ر .: ذلك غريبٌ ، هذه الكراهيةُ لِدِراسةِ البنَى النَّحْويّة .

ن. ت: سَأَقُولُ الشّيءَ نفسَه عن دِراسةِ البِنَى الدِّلاليّةِ. لِأَنّ أيَّ بحثٍ ذِي شَأَنٍ في عِلْمِ الدِّلالةِ، ينبغي أن يَتقدّمَ أكثرَ مُتجاوِزًا هذه المفهوماتِ الأوّليّةَ. تأمّلي عِلْمَ الأصواتِ الكَلاميّة: إن اكتفَتْ نَظريّةٌ في عِلْمِ الأصواتِ بِأن تقولَ: «هناك صَوائتُ وهناك صَوامتُ»، فإنّها ليسَتْ نظريّةً مُثيرةً جدًّا؛ لأنّ النّظريّاتِ جميعًا مُتّفقةٌ في هذا الشّأنِ، مهما يُمكِن أن يكونَ هناك مِن اختلافاتٍ أُخرى، وتغدو المسألةُ مُثيرةً حِينَ نَسألُ: «كيفَ يُدمَجُ صِنْفُ «الصّائتِ» في نظريّةٍ ذاتِ شأنِ في بنيةِ الأصواتِ الكَلاميّة؟».

الشّيءُ نفسُه في عِلْمِ الدِّلالة، ومِن المُهمِّ كثيرًا أن نَستبينَ كيفَ تُدمَجُ الأصنافُ التي يُدركُها كُلُّ النّاسِ (بِأسمائِها المختلفة) في نظريّة عامّة، وأن نُهذّب هذه الأصنافَ ونُطوّرَها، وإلّا فإنّ ما نقومُ به لا يعدو أن يكونَ تصنيفًا، وفي هذا الشّأنِ، عَلَيَّ أن أذكُرَ عملًا حديثًا لِجاكندوف يَسيرُ نحوَ عِلْمِ دِلالةٍ «تفسيريًّ» عَلَى نحوٍ مُثيرٍ فعلًا، ويُدْمِجُ «العلاقاتِ الجَدْريّةَ» (أو «الحالاتِ النّحويّة)) في نظريّةٍ أكثرَ تعميمًا، ويبدو ذلك عملًا واعِدًا جدًّا.

م. ر.: ذَكَرْتَ «نَحْوَ العلاقةِ relational grammar عندَ بوستال Postal م. و.: ذَكَرْتَ «نَحْوَ العلاقةِ Functions وهو نَحْوُ يُقالُ إِنّه يَصوغُ قواعِدَه بِعباراتِ الوظائفِ وليسَ بِعباراتِ الأصنافِ النّحويّة ، كما يقترحُ النّحُوُ التّوليديّ. ومِن

ذلك، مثلًا، أنّ المبنيّ لِلْمَجهولِ The passive يُعبَّرُ عنه بِالقَولِ: «إنّ مِثْلَ هذه العبارةِ «المفعولُ به يغدو فاعلًا». ويقولُ النّحوُ التّوليديُّ: «إنّ مِثْلَ هذه العبارةِ الاسميّة، التي تأتي في البِنْية آ، يمكنُ أن تُوضَعَ في البِنْية ب». ويُقدِّمُ النَّحْوُ التّوليديُّ براهينَ عَلَى عَدَمِ استعمالِ الوظائفِ في صِياغة التّحويلات. ويكوحُ أنّ بوستال يَقترحُ العودةَ إلى (جسبرسن ويلوحُ أنّ بوستال يَقترحُ العودةَ إلى (جسبرسن Jespersen) لِتعزيزِ موقفِه.

ن. ت: قَبْلَ التّحدّثِ عن نَحْوِ العلاقةِ والمبنىِّ لِلْمَجهول، أُريدُ أن أقولَ بِضْعَ كلماتٍ عن جسبرسن فمِن وِجْهةٍ أُولَى، كان جسبرسن يَكتُبُ بِوَصْفِه فيلسوفًا تقريبًا، كما في كتابِه «فلسفة النّحو Philosophy of Grammar»؛ ومِن وِجْهةٍ أُخرى ، يَكتُبُ بِوَصْفِه نَحْويًّا ، في عمَلِه في النَّحْو الإنجليزيّ. وهو في عَمَلِه الفلسفيِّ أَحَدُ الرُّوَّادِ في هذا القَرْنِ [العشرينَ] مِمَّن أكَّدوا فِكْرةَ «التّعبير الحُرَّ»، الذي كُنتُ قد سَمّيتُه المَظْهرَ «المُبدِعَ» لِلُّغة. وهو هنا تَجاوزَ البنْيويّينَ، وفيهم سُوسِّير، الذي لم يكُنْ لَدَيهِ إلَّا أشياءُ أوَّليَّةُ تمامًا في هذا الموضوع. وبِفَضْل الأَدُواتِ التي قَدَّمَها المَنطِقُ الحديثُ فحَسْبُ، يمكنُ الآنَ دِراسةُ هذه الفِكْرة، التي ناقشَها عَلَى نَحْوِ ما ديكارت وهمبولدت مثَلًا، دِراسةً جادّة. وإضافةً إلى ذلك ، خَصَّصَ جسبرسن قِسْطًا كبيرًا مِن كِتابه «فلسفة النَّحْو» لِما سُمِّيَ حديثًا «استقلالَ النَّحْو». وأثارَ مسألةَ العلاقةِ بينَ «مفهوماتِ الفِكْرِ rational concepts» ومفهوماتِ النَّحْوِ الشَّكْليِّ، وكان لديه أشياءُ مُثيرةٌ جدًّا في هذا الشَّأن. وذلك كُلُّه يُدْنِيهِ مِن الاهتماماتِ المُعاصِرة. وقد كتبتُ حولَ هذا في مَقالةٍ أَسميتُها «مسائلَ الشَّكْلِ والتَّفسيرِ Questions of Form and Interpretation»، قُدِّمتْ في الذَّكرى السّنويّةِ الخمسينَ لِلْجَمعيّةِ اللّغويّةِ في أمريكا.

وتبدو الحالُ أكثر تعقيدًا حِينَ يلتفتُ المرءُ إلى عمَله بِوَصْفِه نَحْويًّا. ومعَ أنَّه

قَدَّمَ عددًا مُحدَّدًا مِن الابتكاراتِ المُثيرة، أحسَبُ مِن المُناسِبِ أن نقولَ إنّه في القِسْمِ الأكبَرِ ظُلَّ في إطارِ النّحوِ التقليديّ، الذي يُقدِّمُ، كما أسلفتُ، أمثلةً وأوصافًا، مِن دُونِ أن يُقدِّمَ المبادئ الواضحة التي تُفسِّرُها. ولم يَبتدعْ صِيغةً لِمَسألة تصميمِ نظريّةٍ لُغويّةٍ واضحة لكنّ عملَه يَظلُّ مَعِينًا لِمُلاحَظاتٍ وتَبصُّراتٍ نافذةٍ ومُفيدة.

أمّا الآنَ، فما العلاقةُ بينَ جسبرسن و «نَحْوِ العلاقة» ؟ - قبلَ كُلِّ شيء، يَصعُبُ أَن نُناقِشَ هذا عَلَى نحو دقيق؛ لِأنّه حتّى هذا الوقتِ (كانون الثّاني يصعُبُ أَن نُناقِشَ هذه النّظريّةُ النّحويّةُ بأسلوبٍ مُنظَّم، ويبقى أن نرى عَلَى نحو دقيقِ تمامًا كيفَ تُربَطُ بِمناهجَ كثيرةٍ أُخرى.

ولا شكّ في أنّ جسبرسن، شأنُه شأنُ النّحويّينَ التّقليديّينَ جميعًا، يُعوِّلُ كثيرًا عَلَى مفهومِ العلاقةِ النّحويّة، ولكنْ ما مضمونُ ذلك المفهوم؟ – غيرُ واضِح تمامًا، فهو يَستعمِلُ المُصطَلَحَ في طرائقَ كثيرة، هناك، مثلًا، فِكْرةُ «العلاقاتِ الجَذْريّةِ» – أو «الحالاتِ» في «قاعدةِ الحالةِ النّحويّة»، ويمكنُ أن يقولَ المرءُ إنّه في الجُمْلتَيْنِ:

John opens the door (المفتاحُ يفتحُ البابَ) و: The key opens the door (جون يَفتحُ البابَ بِالمفتاح)، تَدخلُ العبارةُ الاسميّةُ door with key والفعلُ «open» في نَموذجِ «العلاقةِ الجَذْريّة» نفسِه؛ أي «اسْمِ الآلة «key»، ولَدَينا ههنا فِكْرةٌ واحِدةٌ لِلْعلاقةِ النّحويّة – فِكْرةٌ دِلاليّة.

وثَمَّةَ أيضًا فِكْرةٌ شَكْليَّةٌ صِرْفة Formal notion. خُذِي مِثالًا لِذلك، الجُمْلة: I promised John that I would leave (وعدتُ جون أنّني سَأغادرُ). أمّا شَكْليًّا فلَدَينا مفعولٌ به مُباشرٌ؛ لِأنّه ليس هناك حَرْفُ جَرِّ يَفصِلُ الفعلَ عن تَتمتّه؛ أمّا في معنًى ثانٍ، فإنّ هذا مفعولٌ غيرُ مُباشِر، مُباشِر، dative.

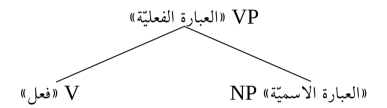
والترجمةُ الفرنسيّةُ لِتلك الجُمْلةِ J'ai promis à Jean de parter مفعولاً شكليًّا غيرَ مُباشِر، كما يفعَلُ الشَّكُلُ المُعطَى اسْمًا My promise to John to leave في الإنجليزيّة: My promise to John to leave (وعدي لِجون أن أغادر). ولِأجلِ تلك الجُمْلة، عَلَى المرءِ مِن ثَمّ أن يُميِّزَ فكرتَيْنِ لِه (العلاقاتِ النّحويّة». ولِأجلِ تلك الجُمْلة، عَلَى المرءِ مِن ثَمّ أن يُميِّزَ فكرتَيْنِ لِه (العلاقاتِ النّحويّة». زيدي عَلَى ذلك، أنّه عَلَى قَدْرِ ما يمكنُ أن يؤكِّد المرءُ أيضًا أنّ (جون John) هو (هَدَفُ goal) العمَلِ، وَفْقًا لِلْعلاقاتِ الجَذْريّة، هناك أشياءُ ثلاثةٌ مختلفةٌ لِلتّمييزِ، وقد يكون ثَمَّةَ أشياءُ أُخر.

عَلَى أَيٍّ مِن هذه الفِكَرِ يُبنَى نحوُ العلاقةِ نفسُه؟ – أمّا ظاهريًّا فليس عَلَى العلاقاتِ الجَذْريَّة؛ وكثيرًا ما يبدو ذلك واضحًا، وماذا عن الفكرتَيْنِ الأُخرَيَيْنِ اللَّتَيْنِ ذُكِرتا تَوَّا؟ – في جُمْلةِ «I promised John that I would leave» مفعولًا به اللّتيْنِ ذُكِرتا تَوَّا؟ مفعولًا به فيرَ مُباشِر – أو رُبّما الاثنيْنِ عَلَى مستوياتٍ مختلفة؟ هَبي أنّنا مُباشِرًا أو مفعولًا به غيرَ مُباشِر – أو رُبّما الاثنيْنِ عَلَى مستوياتٍ مختلفة؟ هَبي أنّنا نعُدُّ «جون John» مفعولًا به غيرَ مُباشِر، سَيعني ذلك أنّه عندَ مستوًى تجريديًّ للتّمثيلِ يكونُ لَدَينا شَيءٌ مُماثِل لِ Promised John that I would leave للتّمثيلِ يكونُ لَدَينا شَيءٌ مُماثِل لِ Promised John that I would leave العني سَأغادر)» بِوُجودِ حَرْفِ جَرّ بينَ الفعل والاسْم.

وعَلَى مستوًى آخَرَ ينبغي أن يكونَ «جون John» مفعولًا به مباشرًا في إطار نحْوِ العلاقة؛ لِأَنَّ المبنيَّ لِلْمَجهولِ يمكنُ أن يُستعمَلَ: « John was نَحْوِ العلاقة؛ لِأَنَّ المبنيَّ لِلْمَجهولِ يمكنُ أن يُستعمَلَ: « promised that I would leave (وُعدَ جون بِأنني سأغادر)». ووَفْقًا لِمبادئ نَحْوِ العلاقة، إن أنا فَهمتُها، فإنّ المفعولَ به المُباشِرَ وَحْدَه يمكنُ أن «يُبنَى لِلْمَجهول»، أي يُرفعَ إلى الفاعل، ولا بدّ مِن إضافة قاعدة تَحوُّلِ المفعولِ به غيرِ المُباشِرِ إلى مفعولٍ به مُباشِر، لكنّ مِثْلَ هذه القاعدة تبدو خاصّةً تمامًا في هذه الحال.

م. ر .: نعم. ولكن بَعْدَ ذلك ، كيفَ يستطيعُ المرءُ أن يمنعَ Je parle » . « **Je parle Jean** مِن أن تغدوَ: «Je parle Jean » ؟ .

ن. ت.: لَستُ مَتأكّدًا. افتَرِضي أنّ المرءَ يَعُدُّ «جون John» مفعولًا به مُباشِرًا فحَسْبُ في هاتَيْنِ الجُمْلتَيْنِ. في تلك الحالِ يُعبَّرُ عن العلاقة بِلُغةِ واسِماتِ العبارة فحَسْبُ في هاتَيْنِ الجُمْلتَيْنِ. في النّحويّة. والمفعولُ به المُباشِرُ، في هذا المعنَى، هو العبارةُ الاسْميّةُ في الشّكل:



م. ر.: سَمِعتُ بوستال يَتحدّثُ في الحَلْقةِ الدِّراسيّة في شيكاغو عامَ ١٩٧٣م؛ وقد حاولَ أن يُثبِتَ أنّ التّحوّلَ إلى المَبْنيِّ لِلْمَجهولِ عامٌ ... ومهما يكُنْ، فإنّه يمكنُ القولُ، عَلَى الجُمْلةِ، إنّه ليسَتِ القواعدُ النّحويّةُ هي العامّةَ، بل الشّروطُ المفروضةُ عَلَى القواعد.

 عمومًا لِحَركةِ العبارةِ الاسْميّة NP التي تُستعمَلُ أيضًا لِلْحُصولِ عَلَى جُمَلٍ مِثْل: «جون يبدو زَميلًا لَطيفًا John seems to be a nice fellow»، التي تُناظِرُ: «يبدو أنّ جون زَميلٌ لَطيف It seems that John is a nice fellow» التي لم تُستعمَلْ فيها قاعدةُ حرَكةِ العبارةِ الاسميّة، والقولُ إنّ الإنجليزيّةَ فيها «قاعدةُ المبنيِّ لِلْمَجهول» يبدو لي عامًّا عَلَى نحوٍ غيرِ كافٍ، بل إنّ فيها قاعدةً لِحَركةِ العبارةِ الاسميّة التي تَحدُثُ لِتُشكِّلُ المبنيّاتِ لِلْمَجهول، بِوَصْفِها حالًا خاصة،

لكنّ (المبنيّ لِلْمَجهول) لا يبدو لي ظاهرة فَذّة، سَواءٌ أكان في لُغة واحدة أم في اللّغاتِ جميعًا، وتَستعمِلُ لُغاتٌ أُخرى وسيلةً مختلفة تمامًا لإحداثِ تأثيرٍ مُماثِلٍ لِلْمبنيّ لِلْمَجهول في الإنجليزيّة - مِمّا يمكنُ أن يُعَدَّ، عَلَى نحوٍ غيرِ ثابت، مُماثِلٍ لِلْمبنيّ لِلْمَجهول في الإنجليزيّة - مِمّا يمكنُ أن يُعَدَّ، عَلَى نحوٍ غيرِ ثابت، أدواتٍ أداةً لِنَقْلِ موضوعٍ أو لِلسّماحِ بِجُمَلٍ لا فاعلَ لها، وفي لُغةٍ تَستعمِلُ، مثلًا، أدواتٍ صَرْفيّةً في التركيبِ مُطابِقةً تقريبًا لِلْمَبنيّ لِلْمَجهول في الإنجليزيّة سنتوقع أن نجِد خاصّيّاتٍ مختلفةً نِسْبيًّا لِهذا التركيب.

وفي الإنجليزيّة، مثَلًا، ليس لِزامًا أن تكونَ العبارةُ الاسميّةُ المُحوَّلةُ هي المفعولُ به المُباشِرَ لِلْفعل، صَحيحُ أنّها في مُعظَمِ الحالاتِ هي المفعولُ به المُباشِرُ، كما في: جون رأى بِلْ Bill was seen by John للمُباشِرُ، كما في: جون رأى بِلْ Bill was seen by John لكنّها يمكنُ أيضًا أن تكونَ المفعولَ به غيرَ المُباشِرِ المتّصِلَ بِالفكرة: تذكّري: بِلْ وُعِدَ بأنّني سأغادرُ Bill was promised المُباشِرِ المتصِلَ بِالفكرة: تذكّري: بِلْ وُعِدَ بأنّني سأغادرُ لعبارةَ الاسْميّةَ رُبّما لا تكونُ لها أيّةُ علاقةٍ بِالفعل الأساسيّ، كما في John to be a fool) Believe التي يمكنُ أن تُصبحَ: John was believed to be a fool.

م. ر.: بِلُغةِ تقليديّةِ، يقولُ المرءُ إنّ الفاعلَ في العبارةِ الثّانويّةِ يُصبحُ الفاعِلَ في العبارةِ الرّئيسة.

ن. ت.: في لُغةٍ فيها قاعدةً حَرَكةِ العبارةِ الاسْميّة، قد نَجِدُ أيضًا أنّ التّعبيراتِ الاصطلاحيّة خاضِعةٌ لِ «البّناءِ لِلْمَجهول»: فمُقابِلَ Someone has» التّعبيراتِ الاصطلاحيّة خاضِعةٌ لِ «البّناءِ لِلْمَجهول»: فمُقابِلَ Bill was taken "taken advantage of Bill»، يكونُ لديكِ: advantage was taken of Bill». وكذا: «Bill» وكذا: «advantage was to have been taken of Bill»، و القالة وهَلُمّ جَرّا، وهَلُمّ جَرّا،

م. ر.: ولا ينبغي أن ينسَى المرءُ أنّ المبنيَّ لِلْمَجهول يمكنُ أن يُطبَّقَ عَلَى Someone gave John ما كان قبلُ مفعولًا به غيرَ مُباشِر: a book-Someone gave a book to John - John was given a book

ن. ت.: تُؤيّدُ هذه الأمثِلةُ جميعًا الفَرْضيّةَ التي تَذهَبُ إلى أنّ هناك قاعدة تحوُّلِ العبارةِ الاسْميّةِ التي تلي الفعْلَ، عَلَى نحوٍ مُستقِلِّ عن وظيفتِها، ويمكنُ أن يمضيَ المرءُ إلى أبعدَ مِن ذلك، وفي بحثٍ لِلدّكتوراه أكّد (جوي إموندز Joe) يمضيَ المرءُ إلى أبعدَ مِن ذلك، وفي بحثٍ لِلدّكتوراه أكّد (جوي إموندز goe) على نحوٍ مقبول، أنّ قاعِدةَ تَشْكيلِ المَبنيّاتِ لِلْمجهول واحِدةٌ مِن صِنْفٍ عامٍّ مِن القَواعِدِ التي «تَصونُ البِنْية»؛ بِمَعْنَى أنّ نتيجةَ التّحويلِ هي بِنْيةٌ مُماثِلةٌ لِتلك التي تُنتجُها قَواعِدُ الكِتابةِ الثّانية، وهكذا فإنّ حرَكةَ العبارةِ الاسْميّةِ تَضَعُ العبارة الاسْميّة المُحوَّلة في موقع الفاعِل.

م. ر.: ذلك تَقْييدٌ مُهمّ. وإلّا فسَيبدو بديهيًّا أنّ التّحويلاتِ يمكنُ أن تُولّد بِنّى مِن أيّ نوع.

ن. ت: حقًّا، ونرى أنّ بِنْيةَ المبنيِّ لِلْمَجهول تَتألَّفُ مِن الفِعْلِ الرّابطِ be

<sup>1-</sup> التّفسيرُ الدِّلاليُّ في النّحوِ التّوليديّ Semantic Interpretation in Generative (كيمبردج، ماسوشوستس: مطبعة معهد ماسوشوستس للتّكنولوجيا، ١٩٧٢م).

المتبوع بِشَيءٍ كعبارةِ الصّفة، فعبارةُ: «جون كان مَرْئيًّا John was seen) ذاتُ بِنْيةٍ مُماثِلةٍ لِ: «جون كان جيِّدًا John was good)، وقولُنا: «البابُ أُغلِقَ base - غامضُ: سَواءٌ أكان مولَّد الأساسِ - generated مثل: «البابُ كان مفتوحًا The door was open)، أم أتتْ به حرَكةُ العبارةِ الاسْميّة، مِثل: «البابُ فُتِحَ The door was opened). ومثل: «البابُ فُتِحَ The door was opened).

وهناك خاصّيّاتٌ أُخرى لِلْبِناءِ لِلْمَجهول تُنتَجُ عن خاصّيّاتٍ عامّة تمامًا لِقَواعِدِ الحرَكة. ولَدَى (فيينغو Fiengo) أشياءُ مُثيرةٌ عن هذا في أُطروحتِه. وهناك مُراجَعةٌ لِلْقضيّةِ في كتابي «تأمّلات في اللّغة Reflections on language».

ويمكنُ القولُ، عَلَى الجُمْلةِ، إنّ تركيبَ المبنيِّ لِلْمَجهول في الإنجليزيّة، يُقدِّمُ شَبَكةً مِن الخاصّيّاتِ التي تنشأُ عن افتراضِ أنّ قاعِدةَ حرَكةِ العبارةِ الاسْميّةِ يُمكنُ استعمالُها فِعْليًّا. وخِلافًا لِذلك، نَجِدُ في كثيرٍ مِن اللّغاتِ أنّ ما يَكادُ يُقابِلُ يُمكنُ استعمالُها فِعْليًّا. وخِلافًا لِذلك، نَجِدُ في كثيرٍ مِن اللّغاتِ أنّ ما يَكادُ يُقابِلُ المبنيَّ لِلْمَجهولِ في الإنجليزيّة ذُو خاصيّاتٍ مختلفة. فثمّةَ تركيبُ الفِعْلِ المُتعدِّي مع المفعولِ به المُباشِرِ، والفعلُ المُتعدِّي يمكنُ أن يظهرَ أيضًا في بِنْيةٍ مختلفة مع مفعولِه المُباشِر بِوَصْفِه فاعِلًا. وخِلافُ ما عليه الحالُ في الإنجليزيّة، ينبغي أن يكونَ فاعِلُ الشَّكْلِ المبنيِّ لِلْمَجهولِ المفعولَ به المُباشِرَ في الشَّكْلِ المبنيِّ لِلْمَجهولِ المفعولَ به المُباشِر في الشَّكْلِ المبنيِّ لِلْمَجهولِ المفعولَ به المُباشِر في الشَّكْلِ المبنيِّ لِلْمَجهولِ المفعولَ به المُباشِر في الشَّكْلِ المبنيِّ لِلْمَجهولِ المطلاحيّةُ مَسْلَكًا مختلفًا، ولن يكونَ ثمّةَ داعٍ لافتراضِ تَحْويلٍ لِلْمبنيِّ لِلْمَجهول في هذه اللّغات: ذلك أنّ «شَكْليّةَ مُورفولوجيا» المبنيِّ لِلْمَجهولِ خاصّيّةُ لُلْفِعل.

وليس صَحيحًا تمامًا، عَلَى الحقيقة، أن نذهبَ كما أسلفتُ تَوَّا إلى أنَّ هناك نَموذَجَيْنِ مُتباينَيْنِ لِلَّغةِ في هذا الشَّأن، وسيكونُ أكثرَ دِقّةً أن نقولَ إنَّ هناك اثنتَيْنِ (ورُبّما أكثر) مِن العمَليّاتِ الأساسيّةِ لِتشكيل ما نُسمّيهِ في المجالِ غيرِ الرَّسْميّ «المبنيَّ لِلْمَجهول»: أُولاهما تَحْويليّةٌ؛ والثّانيةُ مُعجَميّةٌ Lexical. فالإنجليزيّةُ، مثلًا ، فيها أيضًا مَبنيٌّ لِلْمَجهولِ مُعجَميٌّ ، مِثْلَما هي الحالُ في أَحَدِ معنيي: The door was closed. وهذا المبنى لِلْمَجهولِ المُعجَميُّ ربّما يكونُ أوضحَ في بِنِّي مَنْفيَّةٍ مِن مِثْل: unread, untaught، إلخ. وفي قَولِنا John was» «The book was unread» (جون کان غیرَ مُعلَّم)، أو: «The book was unread» (الكتابُ كان غيرَ مقروءٍ) علينا أن نَعُدَّ المبنيَّ لِلْمَجهولِ مُعجَميًّا lexical، لِأَسبابِ عامّة تمامًا، وليسَ تَحْويليًّا - لِأَنَّ التّحويلاتِ، مبدئيًّا، رُبّما لا تؤكِّدُ بِنَّي مُعجَميّةً (وقد اختُلفَ بِشَأْنِ هذا المبدأ؛ لكنّني إخالُه صَحيحًا). لاحِظي في هذه الحالاتِ أنَّ أسماءَ المفاعيل participles مع السَّابقةِ «un» تَتصرَّفُ تمامًا بِوَصْفِها مُتنبَّأً بها - مِثْل المبنى لِلْمَجهولِ المُعجَمى، ويكونُ لَدَينا John was» «taught French (جون عُلِّمَ الفرنسيَّةَ) معَ التَّحويلِ المبنيِّ لِلْمَجهول، وليس «John was untaught French» (جون لم يُعلُّم الفرنسيّةَ)، لِأَنَّ المبنيَّ لِلْمَجهولِ المُعجَميُّ يمكنُ أن يُشكَّلَ فحَسْبُ معَ المفعولِ به المُباشِرِ بِوَصْفِه فاعِلَ المبنيِّ لِلْمَجهول. وعَلَى نحوِ مُماثِل، نَجِدُ خاصّيّاتٍ مُعجَميّةً بينَ صِيَغ المبنيِّ لِلْمَجهولِ المُعجَميّةِ، وليس في حالِ صِيَغ المبنيِّ لِلْمَجهولِ التّحويليّةِ، كما تتنبّأ النَّظريَّةُ. وإنَّ معنَى «John was untaught, untutored» (جون كان غيرَ مُعلُّم، غيرَ مُدرَّسِ دُروسًا خاصَّةً) لا يمكنُ التّنبّؤ به بِوَساطةِ قاعِدةٍ عامّةٍ مِن معنَى «Teach John» (عَلِّمْ جون)، «tutor John» (درِّسْ جون دُروسًا خاصّةً). وعَلَى النَّحو نفسِه، نَجِدُ أنَّ العبارةَ الاصطلاحيّةَ «John was unread» (جون كان غيرَ قارئ) لا تُماثِلُ، عَلَى الحقيقةِ، «read John» (أَقْرئ جون). أمّا «John was taught French» (جون عُلِّمَ الفرنسيّةَ)، مثَلًا، فتمتلكُ معنَى يمكنُ التّنبُّو به تمامًا مِن خِلالِ قاعِدةٍ عامّة مِثْلَما هي الحالُ، مبدئيًّا، في القواعِدِ التّحويليّة الصّحيحة: إذ تمتلكُ جوهريًّا المعنى نفسَه الموجودَ في X taught» التّحويليّة الصّحيحة: إذ تمتلكُ جون الفرنسيّة). وتُوضِحُ هذه الأمثِلةُ ما يَلوحُ أنّه john French (فُلانُ عَلَمَ جون الفرنسيّة). وتُوضِحُ هذه الأمثِلةُ ما يَلوحُ أنّه ظاهرةُ تعميمٍ كبير، ولِأسبابٍ ذاتِ صِلةٍ بِالمبدأ الضّارِبِ الجُدُورِ في النّظريّةِ العامّة لِلنّحو، هناك تَرْكيبانِ مختلفانِ اختلافًا تامًّا يُدْعَيانِ «المبنيَّ لِلْمَجهولِ Passive»، ورُبّما أكثر.

ولَستُ أرى أيَّ داعٍ لِإفتراضِ أنَّ هناك قاعِدةً عامَّةً تَنسحِبُ عَلَى هذه الأنواع المختلفة مِن التَّركيب، وإنَّ افتراضَ «قاعِدةٍ عامَّةٍ لِلْمَبنيِّ لِلْمَجهول»، سَيميلُ إلى طَمْس هذه الاختلافاتِ جميعًا وكذا المبادئ العامَّة المُستلزَمة في تفسيرها.

م، رن تبدو الفرنسيّةُ حالًا متوسّطةً...

ن. ت: الفرنسيّةُ حالٌ مُثيرةٌ، إخالُ أنّ المسألةَ تقتضي دِراسةً أكثرَ استفاضةً. أمّا الآنَ فإنّها تَظلُّ مفتوحةً.

# الفَصْلِ السِّابِيْ النَّظريَّةُ المعْياريَّةُ المُوسَّعةُ

م. ر.: النّظريّةُ التي تقترحُها الآنَ هي النّظريّةُ المِعْياريّةُ المُوسَّعةُ المُوسَّعةُ Extended Standard Theory. وقد ذكرتَ منذُ قليلٍ أنّ إسهامَ راي جاكندوف كان له فَعاليةٌ حاسمةٌ في إحكام الصِّيغةِ الجديدةِ لِلنّموذَج.

ن. ت.: أمّا بِإظهارِ فاعِليّةِ البِنْيةِ السّطحيّةِ في التّفسيرِ الدِّلاليّ، فنَعَم. وخِلافًا لِما اقترحَتْهُ النّظريّةُ المِعْياريّةُ في كتابِي «المظاهر Aspects»، يبدو مُحتمَلًا كثيرًا أنّ البِنْيةَ السّطحيّةَ تقومُ بِفِعْلِ رئيسٍ في التّفسيرِ الدِّلاليّ.

والحقُّ أنّ الإسهامَ الوحيدَ – والجوهريَّ، معَ ذلك – لِلْبِنْيةِ العميقةِ في تَحديدِ معنى تعبيرٍ مِن التّعابير، يَبدُو التّمثيلَ لِما يُسمَّى العلاقاتِ الجَذْريّةَ relations معنى تعبيرٍ مِن التّعابير، يَبدُو التّمثيلَ لِما يُسمَّى العلاقاتِ الجَذْريّةَ المِعْياريّةُ المُوسَّعةُ البابَ بِالمفتاح»، «المفتاح فَتَحَ البابَ»، إلخ. وتَفترِضُ النّظريّةُ المعْياريّةُ المُوسَّعةُ أنّ قواعِدَ الكِتابةِ النّانيةِ في «الأساس»، تُولِّدُ بِنْيةً عَميقةً تُقحَم فيها المفرداتُ المُعجَميّةُ. وأنّ العلاقاتِ الجَذْريّةَ بينَ الفِعْلِ والعباراتِ الاسْميّةِ التي تَرتبِطُ به نحويًّا، تُحدَّدُ عندَ هذا المستوى، وتُحدَّدُ خاصّيّاتٌ دِلاليّةُ أُخرى مِن خِلالِ قَواعِدَ تطبَّقُ عَلَى البِنْيةِ السّطحيّة. وقد تحدَّثنا عن المَرْجعِ المُشترَك co-reference لِلأسماءِ والضّمائر، حَيثُ تبدو العلاقاتُ بينَ المواقعِ في البِنْيةِ السّطحيّةِ حاسِمةً، وكذا تحدَّثنا عن تفاعُلِ النّفْي وأسوارِ القضايا المَنطِقيّةِ السّطحيّةِ حاسِمةً، وكذا تحدَّثنا عن تَفاعُلِ النّفْي وأسوارِ القضايا المَنطِقيّةِ واسِمةً، وكذا تحدَّثنا عن تَفاعُلِ النّفْي وأسوارِ القضايا المَنطِقيّةِ السّطحيّةِ حاسِمةً، وكذا تحدَّثنا عن تَفاعُلِ النّفْي وأسوارِ القضايا المَنطِقيّةِ وعليه ومناك

أيضًا موقعٌ لِلْبِنيةِ السّطحيّةِ حاسِمٌ، وهي حَقيقةٌ تُدرَكُ في كُلِّ مِن النّظريّةِ المِعْياريّةِ المُعياريّةِ المُوسَّعةِ وعِلْمِ الدِّلالةِ التّوليديّ. وثَمَّةَ ظاهراتٌ أُخرى تَرتبِطُ بِالبِنْيةِ السّطحيّة، كالمَرْكزِ Focus والافتراضِ Presupposition.

م. ر.: أمّا حديثًا فقد أَدمَجَتِ النّظريّةُ المِعْياريّةُ المُوسَّعةُ مفهومًا جديدًا، يبدو واعِدًا بِخَيرٍ بِالنّسبةِ إلى النّحْو، وعِلْمِ الدِّلالة، وعِلْمِ وَظائفِ الأَصوات: مفهومَ «الأثرَ trace». وأنتَ تُحدِّدُ الأثرَ t بِأنّه عنصرُ الصّفْرِ في عِلْمٍ وَظائفِ الأصوات، الذي يُميِّزُ موقعَ العنصرِ الذي أراحَه التّحويلُ. ومِثالُ ذلك:

Whom did you see? - Whom did you see t? وقد أكّدَتْ (ليسا سيلكرك Lisa Selkirk)، و(توماس واسو (Thomas Waso)، وروبرت فيينغو، فاعِليّةَ هذا في كُلِّ مِن عِلْمِ وظائفِ الأصواتِ وعِلْم الدِّلالة.

ن. ت.: في إطارِ نظريّةِ الأثرِ trace، يَستطيعُ المرءُ أَن يَتقدّمَ أَكثرَ ويقولَ إِنَّ «كُلَّ» ما في التّمثيلِ الدّلاليِّ، الذي يَتضمّنُ العلاقاتِ الجَذْريّةَ، يمكنُ بِمَعْنَى مِن المعاني أَن يُستنتجَ مِن البِنْيةِ السّطحيّة: لا ريبَ في أَنَّ مَرجعَ ذلك، بِشَرْطِ فِحُرةٍ ثَريّةٍ تمامًا لِ «البِنْيةِ السّطحيّة»، أَنّ البِنَى السّطحيّةَ الجديدةَ تنطوي علَى آثارٍ، يمكنُ أَن تُركّبَ بِلُعْتِها العلاقاتُ الجَذْريّةُ بِوَصْفِها مُحدَّدةً بِوَساطةِ القواعِدِ الأساسيّة base rules.

م. ر.: الحَقُّ أَنَّ العلاقاتِ الجَذْريَّةَ تقولُ، مثَلًا، إنَّ المفعولَ به غيرَ المُباشِرِ لِلْفِعلِ «يُعلِّم teach»، هو «هَدَفُ a goal».. وتلك العلاقةُ يُحتفَظُ بِعلَم عِن يُزاحُ المفعولُ به غيرُ المُباشِر مِن خِلالِ تحويلِ. مِثال ذلك: بِها حِينَ يُزاحُ المفعولُ به غيرُ المُباشِر مِن خِلالِ تحويلِ. مِثال ذلك:

| To whom | <b>Does Pierre</b> | <b>Teach Latin</b> |
|---------|--------------------|--------------------|
| Goal    | Agent              | Theme              |
| الهدَف  | الفاعِل            | الجَذْر            |

#### النَّظريَّةُ المِعْياريَّةُ المُوسَّعةُ

ووَفْقًا لِجاكندوف، فإنّ العلاقة تُستبدَلُ معَ الاسْم. وفي نَظريّةِ الأثرِ trace (حَيثُ الأثرُ يُربَطُ «كما لو أنّ الرّبطَ كان بِخَيطٍ غيرِ مرئيّ» بِالعنصُرِ الذي حَلَّ محَلَّه)، يَستطيعُ المرءُ أن يعزوَ العلاقةَ الجَذْريّةَ إلى البنيةِ العميقةِ ما يزالُ ممثّلًا:

To whom does Pierre teach Latin t

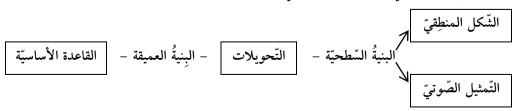
Agent Theme goal
الهدَف الجَذْر الفاعِل

ن. ت: تتلقَّى To whom علاقتها الجَذْريَّةَ بِإدخالِ أَثَرِها To whom م. ر.: الأَثْرُ ها the trace ضَرْبٌ مِن ذِكْرَى البنْيةِ العميقةِ مُسجَّلةً في البنْيةِ السّطحيّة.

ن. ت.: ومِن وِجْهةِ نَظَرٍ أُخرى، يمكنُ أن يُعَدَّ الأثَرُ في هذه الحالِ تَعْيينًا لِمَوقعِ نِطاقٍ مُتغيِّرٍ مِن خِلالِ نوعٍ مِن أَسْوارِ القضايا المَنطِقيّةِ، يُدخَلُ في الشّكلِ المَنطِقيّ بِوَساطةٍ قَواعِدَ تَنطبِقُ عَلَى البِنْيةِ السّطحيّة.

وفي هذا التّصوّرِ الأخيرِ تأخذُ النّظَريّةُ تقريبًا الشَّكْلَ الآتيَ: هناك بِنِي عَميقةٌ تُولِّدُها القاعدةُ الأساسيّةُ the base component، معَ خاصّيّاتِها المُحدِّدة. وتُشكِّلُ التّحويلاتُ بِنِي سَطْحيّةً تُغنيها الآثارُ traces. وهذه البِني السّطحيّةُ تَربِطُها قَواعِدُ أُخرى بِتمثيلاتٍ لِلصّوتِ (التّمثيل الصّوتيّ) والمعنى (الشَّكْل المَنطِقيّ).

#### م. ر.: يُعطى ذلك المُخطَّطَ الآتى:



ن. ت: هذا نَموذَجٌ بَديلٌ في اللّغة بِوَصْفِها نِظامًا إدراكيًّا. وتَذكَّري أنّني أعني بِعبارة «الشَّكْلِ المَنطِقيّ»، ذلك التّمثيلَ الجُزئيَّ لِلْمَعنَى الذي تُحدِّدُه البِنْيةُ النّحويّةُ. وأكثرُ مِن ذلك، نَستطيعُ أن نَدرُسَ تَفاعُلَ هذا النّظامِ الإدراكيِّ معَ الأنظِمةِ الأُخرى، مِثْلَما يَحدُثُ في عِلْمِ وَظائفِ الأعضاءِ، إذ مَتَى حُدِّدَ القَلْبُ استطَعْنا أن نَدرُسَ تَفاعُلَه معَ الأعضاءِ الأُخرى.

م. ر.: يبدو لي أنّكَ قد اخترتَ عبارةَ «الشَّكْلِ المَنطِقيّ»، لِأَنّ كُلَّ الحَقائقِ الدِّلَاليَّةِ التي تَعتمِدُ عَلَى البِنْيةِ اللَّغويّة، يمكنُ أن يُعبَّرَ عنها بِلُغةِ المَنطِق التَقليديِّ أو الحديث.

ن. ت.: لا أريدُ أن أُلمِّحَ إلى ذلك. واختيارُ مُصطَلَح «الشَّكْلِ المَنطِقيّ» رُبَّما كان، ورُبَّما لم يكُنْ، قرارًا حَكيمًا في ميدانِ المُصطَلَح الفنّي - حَيثُ يُستعمَلُ هذا المُصطَلَحُ في نواح أُخرى. لكنّه بِصَرْفِ النّظَرِ عن المُصطَلَحاتِ الفنيّة، هناك اتّجاهاتٌ مُثيرةٌ لِلْبَحْثِ هنا. وكثيرًا ما قد افتُرض (حتّى مِن جانبي) أَنَّ اختيارَ كلمةِ «مَنْطِق Logic» المُستعمَلةِ في التّعبيرِ: «الشَّكْل المَنطِقيّ Logical form» لا مغزَى له. ويُمكنُ القولُ، مثلًا، إنّه في تَصوُّرِ الأَسْوارِ المَنطقيّةِ لِلْقضايا quantifiers في لُغةٍ طبيعيّةٍ ما، بدا أنّ أيّ مَنطِقَيْنِ يَمتلِكانِ القوَّةَ التّعبيريّةَ نفسَها مُترادِفان. ويبدو هذا معقولًا إن افتُرِضَ أنّ العلاقةَ بينَ البِنْيةِ النَّحويَّةِ والشَّكْلِ المَنطِقيّ يُعبَّرُ عنها مِن خِلالِ مبدأ يُستعمَلُ «دَفعةً واحدةً»، إن جازَ القولُ. أمَّا في النَّموذَج الذي نَرسُمُ مُخطَّطَه الآنَ، فإنَّ استنتاجَ الشَّكْل المَنطِقيّ يَتقدّمُ خُطوةً خُطوةً. إنّ الشَّكْلَ المَنطِقيَّ تُحدِّدُه عمَليّةٌ استنتاجيّةٌ مُماثِلةٌ لِعَمليّاتِ النَّحْوِ وعِلْم وظائفِ الأصوات. وهكذا فإنّ اختيارَ المُلاحَظةِ المَنطِقيّةِ يغدو حاسِمًا. ولعلُّه مِن المُمكنِ أنَّ بعضَ القَواعِدِ سَتُقرَّرُ عَلَى نحوٍ ملائمٍ عندَ مستوًى مُتوسِّطٍ بِلُغةِ مَنطِقٍ ما وليس بِلُغةِ مَنطِقٍ آخَر؛ ويبدو أنَّ هذه هي الحالُ. ويمكنُ القولُ، مثلًا، إنّ مَنطِقًا فيه متغيِّراتُ ومَنطِقًا مِن دُونِ مُتغيِّراتٍ لهما القدرةُ التّعبيريّةُ نفسُها. أمّا إن استُخلِصَ الشَّكْلُ المَنطِقيُّ تدريجيًّا، فسَيثبُتُ في النّهايةِ أنّ مَنطِقًا ذا مُتغيِّراتٍ لا غِنَى عنه لِلتّعبيرِ عن بعضِ المبادئ العامّةِ التي تُفسِّرُ حَقائقَ لُغويّةً. ونتيجةً لِذلك، يغدو مُستحيلًا الحصولُ عَلَى بُرهانٍ تجريبيٍّ لِلإجابةِ عن السّؤال: ما النّظامُ الصّحيحُ لِلْمَنطِقِ الذي استعملتُه المُلاحَظةُ عمَليًّا في التّمثيلِ العقليّ؟

وهناك دَليلٌ مُثيرٌ يذهبُ إلى أنّ المَنطِق الصّائب هو مَنطِقٌ كلاسيكيّ ذو مُتغيِّراتٍ ورُبّما يكونُ المَنطِقُ المَنطِقُ الكلاسيكيُّ ذُو المُتغيِّراتِ حَدْسِيًّا جدًّا في مَقْدورِنا أن نَعُدَّه، عَلَى الحقيقة ، الكلاسيكيُّ ذُو المُتغيِّراتِ حَدْسِيًّا جدًّا في مَقْدورِنا أن نَعُدَّه، عَلَى الحقيقة ، نَموذَجًا مُبسَّطًا، تَخطيطيًّا إلى حَدِّ ما، لِلشَّكْلِ المَنطِقيِّ الذي تُحدِّدُه البِنْيةُ السّطحيّة ويمكنُ فِعْليًّا أن «يُقرَأ بعيدًا عن العَقْل read off the mind السّطحيّة ويمكنُ فِعْليًّا أن «يُقرَأ بعيدًا عن العَقْل المُنطِقية التي ليس فيها مُتغيِّراتُ فإنّها، مع امتلاكِها القوّة التعبيريّة نفسَها غالبًا، أكثرُ مُقاوَمةً لِلْحَدْس ، وتُفهَمُ ، عَلَى الجُمْلة ، بِسُهولةٍ أكثر بِوسُّطِ المَنطِقِ الكلاسيكيّ . وأحسَبُ أنّه يمكنُ أيضًا إثباتُ أنّها حقًّا لا تُقدِّمُ أنماطًا لِلتّمثيلِ مُناسِبةً لِصِياغةِ قَواعِدَ تَربِطُ البِنْيةَ السّطحيّةَ بِالشّكلِ المَنطِقيِّ عَلَى النّحو الأكثر عمومًا.

وإنّ نظريّة التَّسْويرِ المَنطِقيِّ لِلْقضايا quantification عند (مونتاغيو (مونتاغيو Montague)، حالةٌ مِن هذا القبيل، والموقفُ إزاءَ اختيارِ مَنطِقٍ ما، مُشابِهٌ عَلَى نحوٍ ما لِلْمُشكِلاتِ المعروفة في عِلْمِ وَظائفِ الأصوات phonology، في نحوٍ ما لِلْمُشكِلاتِ المعروفة في عِلْمِ وَظائفِ الأصوات ومِن ثَمّ، فإنّ نظامَيْنِ لِلْمَلامِحِ المُميِّزةِ يمكنُ أن تكون لَهما «القوّةُ التّعبيريّةُ نفسُها» مِن حَيثُ المبدأُ، لكنّ أحدَهُما يمكنُ أن يُؤثِّر في الآخر - وفي مُستطاعِنا أن نستنتجَ أنّه صَحيحٌ بِالنّسبةِ إلى اللّغة، وأنّ الآخرَ خاطئٌ - لِأنّ الأوّلَ يأذَنُ بإعطاءِ

صِيغة لِبعضِ التّعميماتِ والمبادئ التّفسيريّة، في حِينَ أنّ الآخَرَ لا يأذَنُ بِذلك. ويلوحُ لي أنّ الموقف هو نفسُه بِشَأْنِ عَلاقةِ البِنْيةِ السّطحيّة بِالشَّكْل المَنطِقيّ. وعَلَى قَدْرِ ما أُوتيتُ مِن فَهْم، يَتطلّبُ بعضُ التّعميماتِ المُهمّةِ مَنطِقًا كلاسيكيًّا وعَلَى قَدْرِ ما أُوتيتُ مِن فَهْم، يَتطلّبُ بعضُ التّعميماتِ المُهمّةِ مَنطِقًا كلاسيكيًّا يتضمّنُ مُتغيّراتٍ، حَيثُ إنّ المُتغيّراتِ تَعكِسُ أحيانًا وُجودَ أثرٍ a trace في البنْيةِ السّطحيّة.

م. ر.: ذلك ما تحدّثتَ عنه في مُحاضَرتِك في Vincinnes. ويبدو لي أنّ هذه الاكتشافاتِ الحديثةَ تُبيّنُ أيضًا تاريخَ العلاقاتِ بينَ المَنطِقِ ونظريّةِ اللّغة. وقَبْلَ النّحْوِ التّوليديّ، يَمّمَ كُلُّ أُولئك الذين أرادوا أن يُفسِّروا اللّغاتِ عَلَى نحوٍ مُنظَّمٍ نِسْبيًا، شَطْرَ المَنطِقِ لِيزوّدَهم بِ «الأساسِ لئفسِّروا اللّغاتِ عَلَى نحوٍ مُنظَّمٍ نِسْبيًا، شَطْرَ المَنطِقِ لِيزوّدَهم بِ «الأساسِ التّوليديّ generative base». وكان ذلك صَحيحًا بِالنسبةِ إلى بعضِ البِنْيَوييّنَ – وفي ذهني هنا سومجان Šaumjan – وكان صحيحًا فيما يتصلُ بالتّقليدِ النّحويّ.

وأوّلُ عمَلٍ لِلنّحوِ التّوليديِّ إنّما كان فَصْلَ نفسِه عن ذلك التّقليد. وقد قلت: مع أنّ المنطِقَ لا غِنَى عنه لإنشاءِ نظريّةٍ عِلْميّة، فإنّ نحوَ اللّغاتِ الطّبيعيّةِ عَصِيٌّ عَلَى الخضوع لِلْمَنطِق. لا، فالبِنْيةُ العميقةُ ليسَتْ هي البِنْيةَ المنطِقيّةَ للقضايا؛ وهَلُمَّ جَرّا. ونَظريّةُ النّحوِ تُحكِمُ مفهوماتها الخاصّة.

ومهما يكُنْ، فقد بقي سُؤالٌ واحِدٌ: إن كانَتْ بِنْيةُ اللّغةِ لا تعتمِدُ عَلَى البِنْيةِ المَنطِقيّة، فكيفَ يتأتّى لِأجيالٍ مِن الفلاسفةِ أن تتحدّثَ عن هذه المَسائلِ وتنشغِلَ بها إلى هذا الحَدّ، ويَفهمَ كُلٌّ مِنها الآخَر؟ - كيفَ يُفسِّرُ المرءُ هذا «الحَدْسَ» الذي تتحدّثُ عنه؟ - إنّ فَرْضِيّةَ «الشَّكْلِ المَنطِقيّ» بِوَصْفِه مُكوِّنًا يُفسِّرُ البِنْيةَ السّطحيّة، يُمكنُ أن تُجيبَ عن ذلك السّؤال؛ ولم يَدرُسِ الفلاسفةُ والنّحويّونَ خاصّيّاتِ البِنْيةِ السّطحيّة، مع أنّهم اعتقدوا أنّهم رأوا هناك بنّى عَميقة.

### النّظريّةُ المِعْياريّةُ المُوسَّعةُ المُوسَّعةُ

وقد حَلَّلَ النَّحْوُ العامُّ لِمَدْرسةِ البورت رويال Dieu invisible هذه الجُمْلة: Grammaire Générale Dieu est هذه الجُمْلة a créé le monde visible إلى القضيتيْنِ invisible ألخ. وكان مُعتقَدًا أنّ مجموع هذه القضايا شَكَّلَ البِنْية العميقة لِلْجُمْلة. أمّا الآن، فإنّ العَكْسَ هو الصّحيحُ: فالبِنْيةُ العميقة جزءٌ مِن البِنْيةِ النّحويّة، ومجموعُ القضايا يُستنتَجُ مِن قَواعِدَ تفسيريّةِ تنتمي إلى المكوِّنِ الدِّلاليّ، الذي يُعطي البِنْية السّطحيّة «محتوى». وهكذا، فإنّ المُدْهِشَ كثيرًا هو أنّ الشَّكْلَ المنطِقيَّ يُربَطُ بِالبِنْيةِ السّطحيّة. لكنّ وجْهةِ النّظر مختلفةُ اختلافًا تامًّا.

ن. ت.: تمامًا. فمُنذُ أمدٍ غيرِ بعيدٍ اعتقدتُ أنّه مِن العَبَثِ السّوالُ عمّا إن كان شَيءٌ مِن قبيلِ المَنطِقِ التّقليديّ ذي المُتغيِّراتِ أو نظريّةِ أَسْوارِ القضايا المَنطِقيّة عندَ مونتاغيو Montague، هو المَنطِقُ الصّحيحُ، المَنطِقُ الذي يُستعمَلُ، عَلَى الحقيقة، في الشَّكْلِ المَنطِقيّ ويُسهِمُ في تفسيرِ الخاصّيّاتِ الدِّلاليّة لِللّغة. لكنّ ذلك لم يكُنْ صَحيحًا. وحَقيقةُ أنّه مِن الممكنِ العثورُ عَلَى براهينَ تجريبيّةٍ تُؤثِّرُ في هذه المسألة بنفسِها، تُشكِّلُ نتيجةً مُثيرة.

## الفَطْرُ الثَّامِّن **البنيةُ العَميقةُ**

م. ر .: لَعلّنا بِاستعادةِ تاريخ البِنْيةِ العميقةِ نَستطيعُ أَن نفهمَ تاريخَ النَّحْوِ التَّوليديِّ مرَّةً أُخرى ، مِن وِجْهةِ نظرٍ أُخرى هذه المرَّةَ؟

ن. ت.: إن شئتِ ذلك. دَعِينا نبداً بِتلك العبارةِ: اقتُرِحَ مُصطلَحُ «البِنْيةِ العميقة deep structure» نفسُه في سِياقِ النّظريّةِ المِعْياريّةِ Standard. وتَذكّري أنّ هذه النّظريّةَ قالَتْ بِوُجودِ تصنيفٍ لِلْبِنَى:

- تلك التي أنتجَتْها قَواعِدُ القاعِدةِ الأساسيّة the base component ؛
  - تلك التي تلقَّتْ تفسيرًا دِلاليًّا ؛
- تلك التي حوّلَتُها التّحويلاتُ إلى بِنَى سطحيّةٍ صحيحةٍ نَحْويًّا well-formed

م. ر .: وتلك التي انطوَتْ عَلَى المُفرداتِ المُعجَميّة ؟!

ن. ت.: نعم. هذه كانَتِ النَّقطةَ التي أُدخِلَتْ عندَها المُفرداتُ المُعجَميّة.
 ومِن ثَمَّ كانَتْ مُصطَلَحًا تَقْنِيًّا، حقًّا.

ومهما يكُنْ، فإنّ العبارةَ قد استُعمِلَتْ في نواحٍ أُخرى. ففتجنشتاين، مثلًا، استعملَ تمييزَ: «النّحو العميق – النّحو السّطحي deep grammar - surface» واتّخذَ هوكت مُصطَلَحاتٍ فنيّةً مُماثِلةً في مؤلّفِه «مَسيرة عِلْمِ اللّغةِ

الحديث Course of Modern Linguistics». أمَّا ما وَضَعْناهُ في الحُسبانِ، فقد كان التّمييزَ بينَ الأشياءِ التي لا تُقدَّمُ مُباشَرةً وتلك التي تُقدَّمُ مُباشَرةً.

وقد أفادَ (وورف Whorf) مِن فِكْرةِ «الأصنافِ المُقنَّعة Whorf»، أيّ الأصنافِ التي لها فاعِليّةٌ وظيفيّةٌ مِن دُونِ أن يكونَ لها انعكاسٌ تَصْريفيٌّ «مورفولوجيّ».

والنقطةُ الأساسيّةُ هي أنّ تعبيراتٍ مُشابِهةً قد ظهرَتْ قبلُ فيما كُتِبَ في الموضوع. ومهما يكُنْ، فإنّ المرءَ وهو يَتحدّثُ عن النّحوِ التّوليديّ عليه أن يستعمِلَ المُصطَلَحَ بِمَعناه التّقْنيّ، مُبعِدًا التّداعياتِ الفَضْفاضةَ لِلْفِكرِ أو المُماثلاتِ الغامضة تقريبًا.

وفي الشَّكْلِ الأوّلِ لِلنّظريّةِ، كما هي الحالُ مثَلًا في LSLT، لم يكُنْ هناك مفهومُ "البِنْيةِ العميقة». أمّا أَقربُ مفهومٍ إليه فكان الفِكْرةَ التَّقنِيّةَ المُسمّاةَ "الواسِم T-marker :T وقد حَدّدَ هذا التّمثيلَ الدّلاليّ. وقد مَثَلَ الواسِمُ الواسِمُ التاريخَ التّحويليّ لِلْجُمَلِ، مِثْلَما أَنّ الواسِمَ P-marker :P (واسِمَ العبارة) مَثَلَ التّاريخَ التّحويليّ لِلْجُمَلِ، مِثْلَما أَنّ الواسِمَ تذكّري ذلك النّموذجَ الأوّلَ. وكان التّاريخَ الاشتقاقيَّ لِقواعِدِ الكِتابةِ النّانية، تذكّري ذلك النّموذجَ الأوّلَ. وكان مُفترَضًا أَنّ قواعِدَ الكِتابةِ النّانيةِ تُولِّدُ عددًا محدودًا مِن المفاعيلِ التّجْريديّةِ، التي يُمكِنُ أَن تُحوَّلَ إلى بِنِي سَطحيّة مِن خِلالِ تحويلاتٍ "فَرْديّة Singulary» تعمَلُ يُمكِنُ أَن تُحوَّلَ إلى بِنِي سَطحيّة مِن خِلالِ تحويلاتٍ "فَرْديّة (المرءُ بِصِنفٍ مُتناهِ عَلَى تشكيلِ جُمْلةٍ بَسيطةٍ sentence ومِن ثَمّ ظَفِرَ المرءُ بِصِنفٍ مُتناهٍ مِن «الجُمَلِ الأساسيّة simple sentence» مِنْ المفاعل المُعاسيقة مِن وكذا جُمَل مشتقة كُلُ واحِد في اللهُ عَلَى اللهُ الكتابُ قُرِئ مِن جانِبِ كُلِّ واحِدٍ في بريطانيا)، إلخ. This book has been read by everyone in الكتابُ قُرِئ مِن جانِبِ كُلِّ واحِدٍ في بريطانيا)، إلخ.

وقد أَدمجَتِ التّحويلاتُ «التي عُمِّمَتْ» بعضَ البِنَى بِبِنِّي أخرى: John

said that Bill has just come in ''' الخ

وإنّ تَرْتيبَ هذه التّحويلاتِ الفَرْديّةِ و «المُعمَّمةِ»، شَكَّلَ التّاريخَ التّحويليَّ الذي مَثْلَه الواسِمُ في المُحصِّلةِ كيفَ تُوحَّدُ هذه الذي مَثْلَه الواسِمُ في المُحصِّلةِ كيفَ تُوحَّدُ هذه الجُمَلُ، والعلاقاتِ التي تكونُ بينَ أجزائها، وهَلُمَّ جَرّا. ومِن هذه الوِجْهةِ يمكنُ أن يُقارَنَ بِالبِنْيةِ العميقة.

أمّا في الشَّكْلِ الذي جاء بعدَ ذلك مُباشَرةً، فإنّ مُصطَلَحَ «البِنْيةِ العميقة»، قد «حُدِّدَ بِصَرامةٍ» في بعضِ النّواحي: رأينا في النّظريّةِ المِعْياريّةِ أنّها [البِنْية العميقة] تُولَّد بِوَساطةِ الأساسِ the base، وتَتلقَّى المُفرداتِ المُعجَميّة، وتَخضَعُ لِلتّفسيرِ الدِّلاليّ، وأخيرًا تُحوَّلُ إلى بِنْيةٍ سَطْحيّةٍ صَحيحةٍ نحويًّا. وجَديرٌ بِالتّذكيرِ أنّ هذه الخاصيّاتِ مُستقِلّةُ، فالبِنْيةُ التي تَخضَعُ لِلتّفسيرِ الدِّلاليِّ ليس لِزامًا أن تكونَ البِنْية التي هي مَركزُ الإدخالِ المُعجَميّ، أو التي تُحوَّلُ إلى بِنْيةٍ سطحيّة.

والصّحيحُ أنّ العمَلَ الذي أعقبَ «المظاهرَ Aspects»، مَيّزَ بينَ هذه الخاصّيّاتِ المختلفة، وأكّدَ أنّها ينبغي أن تكونَ مُنفصِلةً. وتُؤكّدُ النّظريّةُ المِعْياريّةُ المُوسَّعةُ للسَتْ المُوسَّعةُ للسَتْ The Extended Standard Theory ، أنّ البِنْيةَ العميقةَ ليسَتْ هي التي تخضَعُ لِلتّفسيرِ الدّلاليّ. وقد رأينا أنّه في ظِلِّ نظريّةِ الأثر trace theory يَستطيعُ الإنسانُ أن يقولَ إنّ البِنْيةَ السّطحيّةَ تُضمُّ مُباشَرةً إلى التّمثيل الدّلاليّ.

وما حَدَثَ لِمفهومِ «البِنْيةِ العميقة» هو ما يَحدُثُ في مَسارِ تطوّرِ أَيّةِ نظريّةٍ. فالمُصطَلَحاتُ تُحدَّدُ ضِمنَ سِياقٍ خاص، ويَتغيّرُ هذا السّياقُ كلّما أنشأ النّاسُ فرضيّاتٍ تجريبيّةً مختلفة، فتأخذُ المُصطَلَحاتُ حينئذٍ معنًى مختلفًا.

خُذِي مصطلحَ ذَرّة atom: لا يَدلُّ ذلك المُصطَلَحُ اليومَ عَلَى ما دَلَّ عليه

<sup>\*-</sup> جون ذَكرَ أَنَّ بِلْ قد دَخَلَ تَوًّا.

عندَ الإغريق. إذ تَتغيّرُ المفهوماتُ بِاستمرارٍ كُلّما تغيّرَ المَنْبِتُ النّظَرِيُّ. ولا يَعِزُّ عَلَى أَحَدٍ في ميدانِ العُلومِ الطّبيعيّة إدراكُ ذلك - عَلَى الأقلِّ ليس إلى حَدِّ كبيرٍ جدًّا. أمّا في ميدانٍ كعِلْمِ اللّغةِ فإنّه يُزعِجُ النّاسَ كثيرًا. والشّيءُ الوحيدُ الذي في مقدورِنا أن نقومَ به هو مُحاوَلةُ الحِفاظِ عَلَى وضوح الفِكر.

وعندَ بعضِهم، تَظلُّ «البِنْيةُ العميقةُ» تعني تلك البِنْيةَ التي تَتحمَّلُ التَّمثيلَ الدِّلاليَّ. م. ر.: بَعْدَ عِلْم الدِّلالةِ التَّوليديِّ...

ن. ت: تقريبًا. وقد واصَلْتُ استعمالَ هذا المُصطَلَحِ لِلْإِشَارةِ إلى البِنْيةِ التي يُولِّدُها الأساسُ the base، التي تُحوَّلُ إلى بِنْيةٍ سطحيّةٍ صَحيحةٍ نحويًّا. ويَكمُنُ مصدرُ اللَّبْسِ في حقيقةِ أنّنا نَستعمِلُ المُصطَلَحَ نفسَه في معنيَيْنِ مختلفَيْنِ.

ومهما يكُنْ، فإنّ أكبرَ قَدْرٍ مِن اللَّبْسِ يَجِيءُ مِن أُناسٍ يَعملونَ عَلَى أطرافِ المَيْدانِ، كبعضِ ناقدي الأدَبِ الذين يَستعمِلونَ المُصطَلَحَ في معنًى فتجنشتاينيِّ غامض. وقد نَسَبَ كثيرونَ كلمةَ «عميقة» إلى النَّحْوِ نفسِه، مُعتقدينَ أنّ «البِنْيةَ العميقة» و«النَّحْوَ العامَّ universal grammar» شَيءٌ واحِد.

وقد قرأتُ كثيرًا مِن الانتقاداتِ التي تُصوِّرُ كيفَ يكونُ مِن سُقْمِ النَّظَرِ أَن نَفترضَ وجودَ بِنَى عميقةٍ فِطْريّة. وأنا لم أقُلْ ذلك، ولم أَكتُبْ ما يُوحِي بِأيِّ شَيءٍ مِن هذا القَبيل، معَ أَنَّ آخَرينَ قد دافعوا عن هذا الرَّأي.

وشَبِيهٌ بِهِذَا أَنّنِي كثيرًا مَا قَرَاتُ أَنّ مَا أَقترِحُه هُو أَنّ البِنَى العميقةَ لا تختلفُ مِن لُغة إلى أُخرى، وأنّ اللّغاتِ جميعًا تمتلكُ البِنْيةَ العميقةَ نفسَها: يبدو أنّ النّاسَ قد أَضلّتُهم كلمةُ «عميقة»، فظنّوا أنّها مِن الثّوابِتِ invariants. وأُعيدُ أنّ الشّيءَ الوحيدَ الذي زَعمتُ أنّه «ثابِتٌ invariant»، إنّما هو النّحُوُ العامُّ Universal grammar.

م. ر.: في كتابِكَ «تأمّلات في اللّغة Reflections on language» تُحِلُّ مُصطَلَحَ «البِنْيةِ العميقة» مَحَلَّ «وَاسِمٍ أَوّلِيٍّ للعبارة initial» تُحِلُّ مُصطَلَحَ «البِنْيةِ العميقة» مَحَلَّ «وَاسِمٍ أَوّلِيٍّ للعبارة phrase marker

ن. ت.: تلك مُحاوَلةٌ مِنِّي لِتفادي صُورِ اللَّبْسِ التي ذكَرْناها تَوَّا. أمّا إن أرادَ النّاسُ أن يُلبَسَ عليهم، فسينجحونَ دائمًا، بِصَرْفِ النّظرِ عن المُصطَلَحِ الذي تستعملينه. وتعبيرُ «الواسِمِ الأوّليِّ لِلْعبارة» يَحظَى بِالطّنينِ الذي تحظَى به المُصطَلَحاتُ التَّقْنيَّةُ. لكنّه يمكنُ أن يَظلَّ مُضلِّلًا: كيفَ سيُفسِّرُ المرءُ كلمةَ «أوّليّ initial» ؟ التَّقْنيَّةُ. لكنّه يمكنُ أن يَظلَّ مُضلِّلًا: كيفَ سيُفسِّرُ المرءُ كلمةَ «أوّليّ initial» ؟ أبوَصْفِهِ مُتقدّمًا في العهد؟ - سيكونُ ذلك هُراءً.

م. ر.: يُضافُ إلى ذلك حقيقةُ أنّ عِلْمَ الدِّلالةِ قد رُبِطَ بِالبِنْيةِ العميقة...

ن. ت.: ... مِمّا جَعَلَ النّاسَ يعتقدونَ أَنّ كُلَّ ما هو «عميقٌ» ينبغي أن يُرتبِطَ بِعِلْمِ الدِّلالة ، إذ يَحسَبُ النّاسُ أنّ عِلْمَ الدِّلالة ينبغي أن يكونَ شيئًا (عميقًا» وأُعيدُ القولَ إنّ التّداعيَ هو الذي يُثيرُ أشكالَ سُوءِ الفَهْمِ هذه ونعودُ إلى مسألةِ الطّرائقِ المختلفةِ التي يمكنُ أن تكونَ فيها الأشياءُ مُثيرةً أو «عميقةً» عقليًا .

يبدو عِلْمُ الدِّلالةِ عميقًا نِسْبيًّا لِأنّه يَظلُّ غامضًا. لكنّ ذلك لا يعني لِزامًا أنّه موضوعٌ عميق حقًا. ربّما يكونُ عاديًّا لكنّنا ما نَزالُ نجهَلُ ذلك. ربّما لا يكونُ فيه شيءٌ مُثيرٌ لِلْفَهْم. ولا مُحاجّة في أنّ عِلْمَ الدِّلالةِ مُثيرٌ بِما هو كذلك. أمّا عَلَى المُستوَى العقليِّ، فإنّه قد يَثبُتُ في النّهايةِ أنّ عِلْمَ وظائفِ الأصواتِ يقتضي قواعِدَ تجريديّةً جدًّا تَتدخّلُ في الاستنتاجاتِ المُعقَّدةِ وتُفسِّرُ عددًا كبيرًا مِن الظّاهرات. وفي ذلك المعنى، يكونُ عِلْمُ وظائفِ الأصوات عميقًا - مِثلَما أنّ الفيزياءَ عميقةٌ، فهل عِلْمُ الدِّلالةِ «عميقٌ» في ذلك المعنى؟ - لِأوّلِ وَهْلةٍ تكونُ الإجابةُ: لا. فلِكَيْ يَستحقَ موضوعٌ ما صِفة «عميق»، ينبغي أن يُقدِّمَ إجاباتٍ لِبعضِ الأسئلة التي تحظَى بِمُستوى معيَّنِ مِن العُمقِ العقليّ.

لكنّ هذا كُلُّه لا صِلةَ له بِالفِكْرةِ التَّقْنيّةِ «البِنْية العميقة».

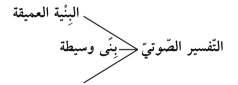
م. ر.: وكذا نَجِدُ أيضًا أنّ عمَلَ (جوان برسنان Joan Bresnan) – الذي يؤكّدُ أنّ النَّبْرَ في جُمَلِ اللّغةِ الإنجليزيّةِ لا ينبغي أن يَضَعَ في الحُسْبانِ البِنْيةَ السّطحيّةَ فحَسْبُ، بل البِنَى العميقةَ والمتوسِّطةَ أيضًا – يقضي عَلَى فِكْرةِ أنّ الجانبَ الصّوتيَّ لِلّغة وَحْدَه يَستعمِلُ السّطحَ...

ن. ت : ذلكم صَحيحٌ ، وهو جانبٌ آخَرُ لِلنّظريّةِ المِعْياريّةِ انتُقِدَ انتقادًا متميّزًا . م . ر .: في النّظريّةِ المِعْياريّةِ ، لَدَينا تَساوُقٌ في العلاقاتِ: بِنْية عميقة - تفسير

دِلاليّ ، ثمّ: بِنْية سطحيّة - تفسير صوتيّ (فونولوجيّ).

ن. ت.: يبدو اليومَ أنّ مُخطَّطًا مختلفًا ربّما يكونُ ضَروريًّا: حَيْثُ البِنْيةُ السّطحيّةُ تُحدِّدُ التّمثيلَ الدِّلاليَّ – أريدُ: في المعنى المُغنَى لِلْبِنْيةِ السّطحيّةِ الذي تُستخلَصُ فيه بعضُ خاصّيّاتِ البِنْيةِ العميقةِ الأساسيّة بِوَساطةِ نظريّةِ الأثر Trace Theory فيه بعضُ خاصّيّاتِ البِنْيةِ العميقةِ الأساسيّة بِوَساطةِ نظريّةِ الأثر

م. ر .: والبنْيةُ العميقةُ ربّما تُحدِّدُ عِلْمَ وظائفِ الأصوات. وذلك سيُعطى الآتى:



#### التَّفسير الدِّلاليّ ↔ البنْية السَّطحيّة

ن. ت.: لكنّ ذلك ليسَ كُلَّ شَيءٍ. وقد أثيرَ تَساؤلٌ حولَ خاصّيةٍ أُخرى تُسَاؤلٌ اللهِ البِنْيةِ العميقةِ في النّظريّةِ المِعْياريّة. وتلك هي فِكْرةُ أنّها تُعبِّرُ عن «كُلِّ» تُنسَبُ إلى البِنْيةِ العميقةِ في النّظريّةِ المِعْياريّة. وتلك هي فِكْرةُ أنّها تُعبِّرُ عن «كُلِّ» العلاقاتِ النّحويّةِ بينَ المُفرَداتِ المُعجَميّة. خُذِي فَرْضِيّةَ جين - روجر فيرغنود العلاقاتِ النّحويّةِ بينَ المُفرَداتِ المُعجَميّة. خُذِي فَرْضِيّةَ جين - روجر فيرغنود العلاقاتِ المُعارَداتِ المُعجَميّة. وَلَ جُملِ الصّلة relative clauses ولَ جُملِ الصّلة Jean - Roger Vergnaud

۱- جُمَلُ الصِّلةِ في الفرنسيّة French Relative Clauses، رسالةُ دكتوراه في الفلسفة غير منشورة، معهد ماسوشوستس للتّكنولوجيا، كيمبردج، ماسوشوستس، ١٩٧٤م.

يَتقدَّمُ بِفَرْضِيّةٍ تذهَبُ إلى أنّه في جُمْلةٍ تتضمّنُ جُمْلةَ صِلةٍ، تُرفَعُ raised العبارةُ الاسْميّةُ التي تظهَرُ في الجُمْلةِ الرّئيسةِ مِن الجُمْلةِ الموصولة، مِثالُ ذلك أنّ الجُمْلةَ: الاسْميّةُ التي تظهَرُ في الجُمْلةِ الرّئيسةِ مِن الجُمْلةِ الموصولة، مِثالُ ذلك أنّ الجُمْلةَ: I saw the man who was there رأيتُ الرّجلَ الذي كان هناك) تُشتقُّ مِن بنيةٍ عميقة مِثْل:

# $\left(\begin{array}{c} \frac{\text{(the man was there)}}{NP} \\ S \end{array}\right)$

حَيثُ العبارةُ الاسْميّةُ the man تُؤخَذُ مِن الجُمْلةِ المُدْمَجةِ وتُوضَعُ في موضِعِ اللهُمْلةِ الابْيسة. NP (العبارةِ الاسْميّة)، تاركةً فَراغًا عَلَى يمينِ الفعلِ في الجُمْلةِ الرّئيسة. ويمُقتضَى هذه الفَرْضيّةِ، تُترَكُ العبارةُ فارغةً في البِنْيةِ العميقةِ ويُدخَلُ اسمٌ في هذه البِنْيةِ بوَساطةِ قاعدةٍ تَحْويليّة. وسيَعني ذلك أنّ العلاقةَ النّحويّةَ (ومِن ثَمَّ العلاقةَ البَنْيةِ بوَساطةِ قاعدةٍ تَحْويليّة، وسيَعني ذلك أنّ العلاقةَ النّحويّةَ بينَ مواقعِ الجَذْريّة) بين عوه وهكذا البِنْية تُحدِّدُها البِنْيةُ العميقةُ، ولكنْ ليس العلاقةَ بينَ العناصِرِ المُعجَميّة، وهكذا يكونُ لكينا هنا مَرّةً أُخرى فِكْرةٌ مُثيرةٌ تُعدِّلُ تحديدَ البنيةِ العميقة.

وقد قَدَّمَ كارلوس أوتيرو Carlos Otero فِكْرةً مُثيرةً أكثرَ تطرّفًا. ويَذهَبُ إلى أنّ إدخالَ المُفرَداتِ المُعجَميّةِ يَحدُثُ بِتَمامِه في البِنْيةِ العميقة. لِماذا؟-لِشَيءٍ واحِدٍ، هو أنّ التّحويلاتِ لا تُشيرُ إلى الخاصّيّاتِ الصّوتيّةِ لِلْكلمات. وإن دَخلَتِ الكلماتُ في البِنْيةِ عندَ مستوى البِنْيةِ السّطحيّة، فإنّ هذه الحقيقةَ سَتُفسَر: تتنبّأُ هذه النظريّةُ بِأنّ الخاصّيّاتِ «المُميِّزةَ» لِلْكلمات، ليس لها أيُّ تأثيرٍ في التّحويلاتِ، مِمّا يبدو صَحيحًا.

وهذه الفَرْضِيّةُ مُثيرةٌ، خاصّةً بِالنّسبةِ إلى تلك اللّغات التي يكونُ فيها لِلتّصريفِ تأثيرٌ كبيرٌ في البِنْيةِ الدّاخليّةِ لِلْكلمات، وفي الإنجليزيّة، لا يَحدُثُ ذلك إلّا في حالِ الكلماتِ الشّاذّة، أمّا حِينَ تتنوّعُ الأشكالُ الصَّرْفيّةُ النّظاميّةُ تنوّعًا كبيرًا، فإنّه

ربّما يَميلُ المرءُ إلى أن يقولَ إنّ الكلمةَ تُولَّدُ في الشَّكْلِ الذي تظهَرُ فيه في البِنْيةِ السَّطحيّة. وكذا فإنّ اعتباراتٍ أُخَر وَثيقةُ الصِّلةِ بِالموضوع. ويَظلُّ السَّوالُ مفتوحًا، أمّا إن كانَتِ الإجابةُ إيجابيّةً، فإنّ البِنْيةَ السَّطحيّةَ إذ ذاك تكونُ مركزَ إدخالِ المُفرَداتِ المُعجَميّة.

م. ر.: وتُعطَى كلمةُ «عميقة» أحيانًا قِيمةً لأِسبابِ سيّئة كتلك التي انتُقِدَتْ مِن أَجْلِها. ويرى النّاسُ إمكانيّةَ نظريّةِ تأويلٍ heremeneutics جديدةٍ هنا. وهذا هو الخطأُ نفسُه حقًّا...

ن. ت .: نَعَمْ ، بِلُغةِ الأشياءِ «المُغطّاةِ» ، التي يمكنُ أن تُكشَفَ ؛ لكنّ هناك جوانبَ كثيرةً في عِلْمِ وظائفِ الأصواتِ phonology ، هي «عميقةٌ» في هذا المعنى لِلْكلمة .

م. ر.: إنّ كلمةَ «سطحيّة surface» هي أيضًا خادعةُ...

ن. ت.: البِنْيةُ السّطحيّةُ شَيءٌ تجريديٌّ تمامًا، يَتضمَّنُ خاصّيّاتٍ لا تظهَرُ في الشَّكْلِ المادّيّ... وبِفِعْلِ هذه الخاصّيّاتِ تكونُ اللّغةُ خَليقةً بِالدّراسة.

م. ر.: أنا شخصيًّا أَجِدُ خِلابةً كبيرةً في ذلك التّجريدِ أو العُمْقِ الذي يُربَطُ بِنظَريّةِ الأثر trace Theory – أَقصِدُ الدِّراسةَ المدهشةَ لِلتّأثيرِ التّركيبيِّ لِلصَّمْتِ: في عِلْمِ وَظائفِ الأصواتِ يُغيِّرُ الأثرُ التّنغيمَ؛ وفي عِلْم الدِّلالةِ يُحدِّدُ ملامحَ المرجع المُشترَك co-reference ...

ن. ت.: تلك، عَلَى الحقيقة، خاصّيّةٌ مُثيرةٌ لِلْبِنَى السّطحيّة.

م. ر.: في الشّعْرِ أيضًا، في الأوزانِ، هذه السّكَتاتُ البِنائيّةُ أساسيّةٌ... ولكن الا تَحسَبُ أنّكَ حِينَ تَضَعُ قَدْرًا كبيرًا مِن التّشديدِ عَلَى البِنْيةِ Structuralism ؟ السّطحيّة، إنّما تَنصُرُ تُهَمةَ العودةِ إلى البِنْيويّة عَلَى الجُمْلة، إنّك كُلّما هذّبْتَ مفهومًا اتُّهمتَ بِإغفالِ يمكنُ القولُ، عَلَى الجُمْلة، إنّك كُلّما هذّبْتَ مفهومًا اتُّهمتَ بِإغفالِ فَرضيّاتِكَ الأساسيّة. وأتذكّرُ أنّني قرأتُ أنّ تحديدَكَ لِدَرجاتِ الصّحةِ

النّحويّة grammaticalness ، يُشيرُ إلى أنّك قد أغفَلْتَ مفهومَ الصّحة النّحويّة .

ن. ت .: حَسنًا، الحَقُّ أنَّ فِكْرةَ «درَجةِ الصّحة النّحويّة» طُوِّرَتْ في الوقتِ نفسِه بِوَصْفِها فِكْرةَ «الصِّحّة النّحويّة» ضِمْنَ نظريّةِ النّحو التّوليديّ، أي في أوائل الخمسينيّات. وقد خُصِّصَ فَصْلٌ مِن ال LSLT لِهذه المسألة، وأُشيرَ إليها أيضًا في «البنَي النّحويّة». لكن ما هو أكثرُ أهمّيّةً، هو أنّ نوعَ الانتقادِ الذي تُشيرينَ إليه يكشِفُ ثانيةً الاختلافَ بينَ الحالِ في العُلوم الطّبيعيّة مِن جِهةٍ، والموقفِ الذي كثيرًا ما يُوجَدُ في العلوم الاجتماعيّة و«الإنسانيّاتِ humanities» مِن جِهةٍ أُخرى. وإنّ هذه الأخيرة)، التي تَفتقِرُ إلى المُحتوى العقليِّ الموجودِ في العُلوم الطّبيعيّة ، متأثّرةٌ إلى حَدِّ كبير بِشَخْصيّاتٍ أكثَرَ مِنه بِفِكَر . ومِن البَيِّن في ذاتِه في ميدانِ العِلْمِ أَنَّ المفهوماتِ في طريقِها إلى التّغيّر؛ أعنى تمامًا أنَّكِ تَأْمُلينَ في أن تتعلُّمي شيئًا. وليس هذا لاهوتًا، معَ ذلك. وأنتِ لا تُعلِنينَ أنَّكِ ينبغي أن تَظلَّى كما أنتِ في بَقيّةِ حياتِكَ . عَلَى العكس ، في العُلوم الاجتماعيّةِ أو في الدّراساتِ الإنسانيّة كثيرًا ما يُضفَى الطّابَعُ الشّخصيُّ عَلَى المواقف. ومتى اتّخذتِ موقفًا يُفترَضْ أن تَذُبِّي عنه، بِصَرْفِ النَّظَرِ عمَّا يَحدُثُ. فمَواقِفُ مدرسةٍ أو أُخرى تَتطابقُ معَ الأشخاص. يغدو الثَّباتُ مسألةَ شَرَفٍ، ويعني ذلك ألَّا تَتعلَّمي شيئًا. أمَّا في عِلْمِ اللَّغة، فإنَّ ذلك لافِتُ جدًّا للنَّظَر، إذ تُتَّهمينَ بِتكذيبِ نفسِكِ إن أنتِ عَدَّلْتِ موقفَك. وكثيرًا ما قرأتُ مِثْلَ هذا الانتقادِ، وأُجِدُ صعوبةً في فَهْمِه.

إِن كُنتِ حريصةً عَلَى اكتشافِ الحقيقة ، سَواءٌ أَكُنتِ تعملينَ وَحْدَكِ أَم في جَماعة ، فلا شكّ في أنّكِ سَتُغيّرينَ رأيكِ في أوقاتٍ كثيرة - كُلَّما عُرِضَتْ قضيّةٌ في مَجلَّةٍ جادّة . وحِينَ يكونُ ثَمّةَ تَقدُّمٌ حقيقيٌّ ستكونُ هذه التّغييراتُ ذاتَ شأن . ستُفكّرينَ عَلَى نحوٍ مختلف . والتّقديراتُ التّقريبيّةُ الأُولَى ينبغي أن تُستبدلَ بِها

تقديراتٌ تقريبيّةٌ أُخرى ، تقديراتٌ أفضَلُ مِنها.

وعَلَى قَدْرِ مَا تَكُونُ «الْعَودةُ الْمزعومةُ إلى البِنْيُويّةِ» مُقلِقةً. قَبلَ كُلِّ شَيءٍ هَبِي أَنّ ذلك كان صحيحًا – حَسَنًا! . إنّه كثيرًا ما يَحدُثُ أَن تُهمَلَ الْفَرضيّاتُ في الْعُلومِ الطّبيعيّةِ في مرحَلةٍ ما لِأنّها لا تكونُ كافيةً ، لكنّه يُعاد بِناؤُها لاحقًا حِينَ يُحقّقُ مُستوًى أعلى مِن الفَهْم . خُذِي نظريّةَ الذَّرة: فقد أُهمِلَتْ ، ثمّ بُعثَتْ في صُورةٍ مختلفة . ولا يعني ذلك أنّنا قد عُدْنا إلى دِيمُقْريطس! لا ، البتّة . تَتقدّمُ الأشياءُ ، وتَظهرُ منظوراتُ جديدة ، مِمّا يُعيدُ تفسيرَ ما كان قد رُفِضَ مِن قبلُ . وليس ثَمّةَ «هزيمةٌ شخصيّة» في ذلك .

خُذِي مسألة «الديكارتيّة Cartesianism». كان صحيحًا تمامًا إغفالُ المبدأ الديكارتيّ لِأمَدٍ طويل. وأحسَبُ أنّه مِن الصّحيحِ أن نعودَ إلى شيءٍ ما كهذا المبدأ الديكارتيّ لِأمَدٍ طويل في شكل مختلف جوهريًّا.

م. ر.: ولا يبدو في حالِ البِنْيةِ السّطحيّةِ أن تكونَ لَدَيْنا عودةٌ إلى أيِّ شَيءٍ كانَتْ عليه.

ن. ت.: أكّدَ عمَلُ الأعوامِ العَشَرةِ الأخيرةِ أنّ البِنيةَ السّطحيّةَ تقومُ بفِعْلِ لم يُفطَن إليه قبلُ. فهل في مقدور المرءِ، مِن ثَمّ، أن يتحدّثَ عن عَوْدٍ إلى البِنْيويّة؟ ما أراهُ أنّ ذلك لا يعني شيئًا البتّةَ في هذه الحال. فالمفهومُ التَّقْنيُّ لِلْبِنيةِ السّطحيّة لم يُوجَدْ، عَلَى الحقيقة، في النّظريّاتِ البِنْيويّةِ، والنّظريّاتُ الحديثةُ تثيرُ عددًا كبيرًا مِن الأسئلةِ بِشأنِ البِنْيةِ السّطحيّة مِمّا لا يمكنُ أن يكونَ قد أثيرَ في الإطارِ البِنْيويّة. ولم يظهَرْ ذلك المفهومُ، في معناهُ الحاليّ، إلّا مع النّحْوِ التوليديّ، بوصْفِه صِنْفًا لا مُتناهيًا مِن البِنيَ...

م. ر.: يُحدَّدُ هذا المفهومُ مِن خلالِ مُقابَلتِه لِـ «البِنْية العميقة deep» أ. د.: يُحدَّدُ هذا المفهومُ مِن خلالِ مُقابَلتِه لِـ «البِنْية العميقة structure

ن. ت.: عَلَى غِرارِ ما أسلفتُ، فإنّ البِنْيةَ السّطحيّةَ التي تُدمِجُ الآثارَ traces ، أكثرُ تجريدًا مِن الفِكْرةِ الأولى. وهكذا فإنّ لَدَينا مفهومًا لِلْبِنيةِ السّطحيّةِ مُحدَّدًا بِلُغةِ القواعدِ التي تُولِّدُ منظومةً لا محدودةً مِن الأشياء، ويَقِفُ مُقابِلًا لِلْبِنْيةِ العميقة، وهو أكثرُ تجريدًا مِن ذِي قَبُل، في أنّ خاصّيّاتٍ لِلْبِنْيةِ العميقة تُستخلصُ مِن خلالِ نظريّةِ الأثر.

ومِن جِهةٍ أُخرى، هَبِي أَنّ أَحَدَ النّاس قُدِّرَ له أَن يكتشفَ أَنّ المفهومَ البِنْيَويَّ لِلْفُونيم phoneme يُؤدّي وظيفةً مُهمّةً جدًّا، لم يُفطَن إليها مِن قبلُ. وهَبِي أَنّ الحُجَجَ التي قُدّمتْ لِنَفْي وجودِ مستوًى فونيميٍّ، يمكن أَن تُدحَض ضِمْنَ إطارِ مفهوميّ آخر، لن يكونَ ذلك عودةً إلى فِكْرةٍ قديمة، وإنّما هو تَقدُّمٌ إلى فِكْرةٍ جديدة، تُضفي دِلالةً جديدةً عَلَى مفهوم قديم، وسيكونُ ذلك تَقدُّمًا.

وحِينَ يُضفَى الطّابَعُ الشّخصيُّ عَلَى النّظريّاتِ والمفهوماتِ التي تظهَرُ فيها، يتطلّعُ المرءُ إلى أن يرى «مَنِ» المُخطئُ؛ لكنّ تلك ليسَتِ السّبيلَ الصّحيحة للتّفكير، ذلك أنّ «مَن» قد يكونُ مُصيبًا في سِياقِ زمانه، قد يكونُ مُخطئًا في سِياقِ نظريّةٍ أَثْرَى مِن سابقتِها، وقد يَثبُتُ أنّه مُصيبٌ مرّةً أُخرى، ذلك حَسنٌ، ويُضافُ إلى ذلك أنّه ليس هناك ما هو خَطأٌ مِن حَيثُ هو خطأٌ، ويُؤسَّسُ التّقدّمُ عَلَى فِكَوٍ مُثيرةٍ يَثبُتُ، عَلَى الجُمْلةِ، أنّها خاطئة - إمّا أن تكونَ ناقصةً، وإمّا أن يكونَ أُسىءَ فَهمُها، وإمّا أن تكونَ خاطئةً بِتَمامِها.

م. ر.: في العُلومِ الإنسانيّةِ، يُمضي نفرٌ مِن الأساتذةِ حياتَهم حقًا في تَدْريسِ رسائلِهم لِلدّكتوراه.

ن. ت.: إن ّ كُلَّ مَن يُعلِّمُ وهو في سِنّ الخمسينَ ما كان يُعلِّمُه وهو في سِنّ الخمسينَ ما كان يُعلِّمُه وهو في سِنّ الخامِسةِ والعشرينَ يَحسُنُ به أن يَجِدَ حِرْفةً أُخرى. وإن لم يَحدُثْ في خمسةٍ وعشرينَ عامًا ما يُبرهِنُ لك عَلَى أنّ فِكَرَكَ كانَتْ خاطئةً، فإنّ ذلك يعني أنّكَ

لستَ في مجالٍ حَيٍّ ، أو ربَّما تكونُ جزءًا مِن فِرْقةٍ دِينيَّة .

م. ر.: في ميدانٍ لا يُطلَبُ مِنكَ فيه إلّا أن تُطبِّقَ نظريّةً عَلَى شيءٍ جديد، يمكنُ أيضًا أن يَظهرَ هذا الضَّرْبُ مِن التّصلّب. وفي إطارِ عِلْم وظائفِ الأصواتِ البِنْيويّ، مثَلًا، يُقدَّمُ لكَ منهجٌ لِلْعثورِ عَلَى النّظامِ الصّوتيّ لِلّغة، وحينَ تكونُ قد وجدتَه، يُكمَلُ العمَلُ. وفي عِلْمِ وظائفِ الأصواتِ التّوليديّ يكونُ ذلك مكانَ بَدْءِ العمَل...

ن. ت.: وقد عرَضَ عِلْمُ وظائفِ الأصواتِ البِنْيَويُّ - بِصَرْفِ النّظَرِ عن مسألةِ مشروعيّته - مسائلَ أكثرَ محدوديّةً. وعَلَى غِرارِ ما تقولينَ، متى أَجبتِ عن هذه الأسئلة، يمكنْ أن يبدأَ العمَلُ المُثير.

وقد أقلقني ذلك الجانبُ مِن البِنْيُويّةِ حِينَ كُنتُ طالبًا. وَجَدَ عِلْمٌ لِلّغةِ هوًى كبيرًا في نفسي، كان آسِرًا لي. لكنّ النّقطة الأساسيّة لم تكُنْ واضحة تمامًا؛ كان هذا الفَرْعُ الدِّراسيُّ، بِمعنَى ما، مُغلَقًا. هَبِي أنّ المرءَ قد أتمَّ التّحليلَ الفُونيميَّ لِلُغاتِ الأرض جميعًا، وكذا التّحليلَ الصّرفيَّ وتحليلَ المُكوِّنات الأساسيّة، بِمَعْناها في المنهج البِنْيُويّ. هذه أنظِمةٌ مُتناهيةٌ (معَ بعضِ الغموضِ في الحالِ الأخيرة)، قابلةٌ لِلتّحليلِ وَفقًا لِإجراءاتٍ اعتُدّتْ مُكتمِلةً جوهريًّا، خلا بعض التفاصيل، ممكنةُ التّطبيقِ عَلَى أيّةِ لُغة. مِثلُ هذا الميدانِ لا يكادُ يَستحقُّ عَناءَ الاستكشافِ. ويبدو الأمرُ أكثرَ وُضوحًا في التّاريخ الطّبيعيّ: تخيّلي أنّكِ قد وَصَفْتِ الفَراشاتِ كلَّها...

م. ر.: في هذه النقطة، يكونُ عِلْمُ اللّغةِ البِنْيَويُّ مُضلًلًا، عَلَى غِرارِ الطّريقةِ النِي يُعلَّمُ بها. ماذا يَطلُبُ الأساتذةُ مِن الطّلّاب؟ – استعمالُ منهجٍ مُعلًّ مِن قبلُ. ويُتهمَّمُ المرءُ بِإعادةِ ما قد أُسّسَ مِن قبلُ. أمّا شخصيًّا، فإنّ حَماستي لِعِلْمِ اللّغةِ انبعثَتْ عَلَى نطاقٍ واسع، في الوقتِ الذي أدركتُ فيه أنّه قَدَّمَ أداةً لإنجازِ عمَلٍ عقليّ ومُبدعٍ في ميدانِ «العُلومِ الإنسانيّة».

وبَدَلًا مِن ذلك، كان يُطلَبُ مِن طُلّاب الدِّراساتِ الأدبيّةِ والعُلومِ الإِنسانيَّةِ والاجتماعيّةِ أن يُطبّقوا المناهجَ مِن دُونِ أيِّ تأمّل... ولا شكّ في أنّ الإبداعيّة العقليّة المُلازِمة لِلنَّحْوِ التّوليديّ قائمةٌ أيضًا عَلَى القواعِد، لكنّها قواعِدُ واضحةٌ، في مقدورِ المرءِ أن يَعترِضَ عليها أو يُغيّرُها.

ن. ت.: زيدي عَلَى ذلكِ، أنّ الحقلَ المعرفيّ الذي ما يزالُ في مستوًى بِدائيّ جدًّا، عَلَى يمكنُ أن تُطبَّقَ فيه المناهجُ الإجرائيةُ، هو حقلٌ في مستوًى بِدائيٍّ جدًّا، عَلَى الحقيقة. مستوًى وَصْفِيٍّ صِرْف، كعِلْمِ الفلكِ عندَ البابليّينَ مثلًا، أو ليسَ حتى كذلك. ولا تُوجَدُ «مناهجُ» في هذا المعنى في حقلٍ يَمتلِكُ محتوًى عقليًا حقيقيًا. الهدَفُ هو اكتشافُ الحقيقةِ أمّا كيفَ نفعلُ ذلك، فلا أحدَ يَعلَمُ وليس ثَمّة إجراءاتٌ يمكنُ أن تُرسَمَ حُدودُها سَلَفًا لإكتشافِ الحقيقةِ العِلْميّة، وليسَ في مقدورِكِ أن تُدرِّبي فيزيائيًّا مُبُدِعًا أو عالِمَ أَحْياءِ بِأن تقولي له: «ههُنا مناهجُ، طَبَقْها عَلَى كائنٍ حَيٍّ جديد». تلك يمكنُ أن تكونَ طريقةً لِتدريبِ أحدِ الفنيّينَ في مَحْبُرٍ، أمّا العالِمُ فلا. وتَقُومينَ بِهذا حِينَ لا تعرفينَ كيفَ تَجِدينَ عمَلًا ذا معنى لِلطّلاب. إنّه اعترافٌ بالإخفاق.

إنّ ما تتوقّعينَه مِن عالِمٍ إنّما هو اكتشافُ مبادئ جديدةٍ ، نظريّاتٍ جديدة ، وحتى طرائقَ جديدة لِلتّحقّق . . ولا يتأتّى ذلك بِتَعلّم منهج ثابت . ويَصِحُ الشّيءُ نفسُه عَلَى عِلْمِ اللّغةِ المُعاصِر . إذ يَستحيلُ أن نُبيّنَ لِإنسانٍ ما الإجراءَ الذي عليه نفسُه عَلَى عِلْمِ اللّغةِ المُعاصِر . إذ يَستحيلُ أن نُبيّنَ لإنسانٍ ما الإجراءَ الذي عليه أن يَستعمِلَه لِيكتشفَ القواعِدَ النّحويّةَ التّوليديّةَ لِلُغةٍ مِن اللّغات . ما يتطلّعُ المرءُ إليه هو اكتشافُ ظاهراتٍ جديدةٍ تُؤكّدُ أنّ النّظريّاتِ المُقترَحةَ خاطئةٌ ، وأنّها ينبغي أن تُغيّرُ – أسئلةٌ جديدةٌ لم يُفكّرُ أحدٌ بِعَرْضِها مِن قبلُ ، عَلَى الأقلّ بطريقةٍ واضحة ، إسهاماتٌ جديدةٌ لِلْفَهم ، ربّما تكونُ قد نُفّذَتْ مِن خِلالِ «مناهج» جديدة .

### اللّغةُ والمسؤوليّةُ

وأخيرًا، فِكَرٌ جديدةٌ، ومبادئُ جديدةٌ، ستكشِفُ كم هي محدودةٌ وزائفةٌ وسطحيّةٌ تلك الافتراضاتُ التي نَحسَبُ اليومَ أنّها مشروعةٌ.

م. ر.: يَحدُثُ أحيانًا أنّ ذلك يُزعِجُ الطّلابَ الذين اعتادوا التّعليمَ التّقليديّ، حَيثُ يكفي أن تَتعلّمَ سلبيًّا ما تُلقَّنُ. وفي النَّحْوِ التّوليديِّ، عَلَى الحقيقة، يَتمثّلُ التّعليمُ في تَشْريحِ المفهوماتِ الأصليّةِ، وفي تقديمِ تاريخِ لِلتّخصُّصِ مِن خِلالِ وَصْفٍ تفصيليٍّ لِلْفُرضيّاتِ المختلفة، وفي مقدورِ المرءِ أن يُوضِحَ الطّريقةَ التي يُبرهنُ بها عَلَى شَيء، كيفما ينشأُ مِثْلُ هذا البرهان، لكنّه ليس في مقدورِ المرءِ أن يُعلِّم أحدًا كيفَ يكتشفُ فِكْرةً جديدة، كيف يخترعُ، إذ يَرتبِطُ الاختراعُ بِالتّوقِ إلى يَعَمُ عليه اختيارُ الإنسان.

## الفَطْزُ الثَّابِيْغِ النَّحْوُ العامُّ والمسائلُ التي لَمَّا تُحَلَّ

م. ر.: في الأعوامِ الأخيرةِ ركّزتَ جُهدَكَ اللّغويَّ عَلَى اكتشافِ الشّروطِ المفروضةِ عَلَى القَواعِدِ، أي الفَرضيّاتِ التي تتّصِلُ بِالنَّحْوِ العامّ. وهذا هو الدَّورُ الثّالثُ لِلنّحوِ التّوليديِّ الذي حدّدتَه في البدء.

ن. ت: يمكننا أن نَعُدَّ النَّحْوَ العامَّ نِظامًا مِن المبادئ يُميِّزُ صِنْفًا مِن القَواعِدِ النَّحويَّةُ الخاصَّةُ (ما القَواعِدِ النَّحويَّةِ المُمكنةِ حِينَ يُحدِّدُ كيفَ تُنظَّمُ القَواعِدُ النَّحويَّةُ الخاصَّةُ (ما المكوِّناتُ وعلاقاتها)، وكيف تَنشأُ القَواعِدُ المختلفةُ لِهذه المُكوِّناتِ، وكيفَ تتفاعَلُ، وهَلُمَّ جَرِّا.

م. ر.: إنّه ضَرْبٌ مِمّا وراءَ النّظريّة metatheory.

ن. ت .: ومنظومة من الفرضيّاتِ التّجريبيّةِ تُؤثّرُ في المَلكةِ اللّغويّةِ المُحدَّدة حَيَويًّا «بيولوجيًّا». ومُهمّة الطّفلِ الذي يَتعلَّمُ لُغةً، أن يختارَ مِن بَينِ القواعِدِ النّحويّة grammars التي تُقدِّمُها مبادئ النّعْوِ العامِّ، تلك القواعِدَ النّعْويّة التي تنسجِمُ معَ المُعطَياتِ المحدودةِ وغيرِ الكاملة الممنوحة له. أعني، مرّة أُخرى، أنّ اكتسابَ اللّغةِ ليسَ عمَليّة تعميم وتَداعٍ وتجريدٍ تَتِمُّ عَلَى نحوٍ تدريجيّ، تَنطَلِقُ مِن المُعطَياتِ اللّغويّةِ إلى النّحو، وأنّ دِقّة إدراكِنا تَفوقُ كثيرًا ما يُقدَّمُ في التّجربة.

م. ر.: وقد ظهَرَ تعبيرُ «العُضْوِ العقليّ mental organ» أحيانًا في هذه الفَرضيّات...

ن. ت: أحسَبُ أنّ ذلك تمثيلٌ صحيحٌ ومُفيد، لأسبابِ كنّا قد أتينا عَلَى ذِكْرِها. والمُشكِلاتُ المُتعلِّقةُ بِهذا «العُضْوِ العقليِّ» تَقْنِيَّةٌ جدًّا، وقد يَعِزُّ أن يُفصَّلَ القولُ فيها ههنا. وتَتضمّنُ القَواعِدُ النّحويّةُ الخاصّةُ قِواعِدَ الكِتابةِ الثّانية rewriting rules ، والقواعِدَ التّحويليّةَ transformational rules ، والقواعِدَ المُعجَميّة lexical rules ، وقَواعِدَ التّفسيرِ الدِّلاليِّ والصّوتيّ. ويَلوحُ أنّ هناك مُكوِّناتٍ مُتعدِّدةً في القاعِدة، أصنافًا مُتعدِّدةً مِن القَواعِد، ويَمتلِكُ كُلُّ مِنها خاصّيّاتٍ مُحدَّدةً ، مُترابطةً عَلَى نحو تُقرِّرُه مبادئُ النَّحْو العامّ. وغايةُ نظريّةِ النَّحْو العامِّ أن تُحدِّدَ عَلَى نحوِ دقيق طبيعةَ كُلِّ مِن مُكوِّناتِ النَّحْو هذه وتَفاعُلَها. ولِأُ سبابٍ كُنَّا قد ناقَشْناها مِن قَبلُ - وينبغي أن تكونَ ذاتَ علاقةٍ بِانتظام اكتسابِ بِنْيَةٍ مُعَدَّةٍ ومُترابِطةٍ جدًّا عَلَى أساسِ مُعطَياتٍ محدودة – في مقدورِنا التّأكُّدُ مِن أنّ النَّحْوَ العامَّ، متَى فَهمْناهُ جيّدًا، يَفرِضُ قُيودًا صارمةً عَلَى مجموعة مِن أنظمةِ القَواعِدِ المُمكنة. ولكنّ هذا يَعنى أنّ القَواعِدَ المسموحَ بِها لا يمكنُ أن تُعبِّر عَلَى نحوِ مُفصَّل عن كيفيّةِ عمَلِها، ويَعني أيضًا أنَّ القَواعِدَ تَنزِعُ إلى أن تَتوالدَ بِإفراطٍ -ولا يستطيعُ المرءُ أن يُضمِّنَ القَواعِدَ نفسَها القُيودَ المفروضةَ عَلَى تَطْبيقها. وما حاولَ عددٌ مِن اللّغويّينَ أن يفعَلُوه، هو أن يَستخلِصُوا مِن القَواعِدِ بعضَ المبادئ العامّة تمامًا التي تتحكّمُ في تطبيقها. وإنّ دِراسةَ هذه الشّروطِ التّجريديّةِ جزءٌ مُثيرٌ جدًّا مِن النَّحْوِ العامّ. وقد عَمِلْتُ في هذا الموضوعِ منذُ بِدايةِ السّتينيّات، وبِتَحديدٍ أَكبَرَ في الأعوامِ القليلة التي خَلَتْ. ومنذُ حوالَي عام ١٩٧٠م كُنتُ أعمَلُ وأكتُبُ حولَ بعض الفَرضيّاتِ المُتطرِّفةِ تمامًا في هذا الموضوع.

وتُقيِّدُ هذه الفَرضيّاتُ عَلَى نحو صارم جدًّا القوّة التّعبيريّة لِلْقُواعِدِ التّحويليّة، وبِذلك تُحدِّدُ صِنْفَ القَواعِدِ النَّحْويّةِ التّحويليّةِ الممكنة، ولِلتّعويضِ عن حقيقةِ أنّ الفَواعِد، المُقيَّدة مِن ثَمّ، تَنزعُ إلى توليدِ عددٍ كبيرٍ جدًّا مِن البِنَى، اقتُرحَ عددٌ مِن

المبادئ العامّة تمامًا بِشَأْنِ الطّريقةِ التي ينبغي أن تُطبَّقَ فيها القواعِدُ التّحويليّةُ عَلَى المبادئ المبادئ العامّةُ مِن طِرازٍ طبيعيّ جدًّا، فيما أرى، مصحوبةٌ بتقييداتٍ معقولةٍ تمامًا عَلَى مُعالَجةِ المعلوماتِ، بِطَرائقَ قد تكونُ مرتبطةً ارتباطًا مُحْكَمًا بِمَلَكةِ اللّغة، وما آمُلُ أن أكونَ قادرًا عَلَى إِثباتِه، هو أنّ هذه المبادئ تُقدِّمُ مُحْكَمًا بِمَلَكةِ اللّغة، وما آمُلُ أن أكونَ قادرًا عَلَى إِثباتِه، هو أنّ هذه المبادئ تُقدِّمُ الإطارَ الأساسيَّ لِ ((التَّخْمينِ العقليّ))، وأنّها مِن خِلالِ تَفاعُلها معَ قواعِدَ ذاتِ تنوّعٍ وقوّةٍ تعبيريّةٍ محدودَيْنِ قادرةٌ عَلَى تفسيرِ الترتيبِ الغريبِ لِلظّاهراتِ، الذي نكتشِفُه حِينَ ندرُسُ عَلَى نحوٍ مُفصَّلٍ كيف تُصاغُ الجُمَلُ، وتُستعمَلُ، وتُفهَم. وقد وأشكُ في أنّها سَتعمَلُ كما ينبغي، لكنّني أعتقدُ أنّها عَلَى الطّريقِ الصّحيح، وقد وأشِتَ جَدْوى هذا الطّرازِ مِن التّناولِ أكثرَ كثيرًا ممّا توقّعتُ، وأرى أنّ هذه طريقةٌ معقولةٌ لِتطويرِ النّظريّةِ المُوسَّعة، وقد نُشِرَتْ بعضُ الأعمالِ، والكثيرُ منها في سَبيلِه إلى النّشر، وأشعُرُ بِأنّ عمَلَ الأعوامِ القليلةِ الماضية أكثرُ تشجيعًا مِمّا كانَتْ عليه الحالُ لِبعضِ الوقت، وأنا سَعيدٌ جدًّا بِشأنه...

م. ر .: ذلك بَيِّنٌ ، في أيَّةِ حال . . .

ن. ت.: نعم، أَشعُرُ أَنّنا نَظفَرُ بِمكانٍ ما. وآمُلُ أَن أكونَ قادرًا عَلَى أَن أَجِدَ الزّمان...

م. ر.: مهما يكُنْ، فإنّ هذه النّتائجَ الأخيرةَ، خِلافًا لِما أُنجِزَ سابقًا في عِلْمِ الدِّلالة مثلًا، لم يُتنبَّأْ بِها في المُخطَّطِ الأوّليّ لِ LSLT. وهذه أنواعٌ جديدةٌ من المُشكلات.

ن. ت .: ومختلفة كثيرًا. وقد سمَحَتِ النّظريّة المُقدَّمة في ال LSLT بِعَددٍ كبير مِن القَواعِد. وقد حاولتُ في البَدْءِ أَن أُقدِّمَ نظامًا قادرًا عَلَى التّعبيرِ بِأقصَى ما استطعتُ أَن أَتصوّرَ. أمّا الآنَ، فإنّني أحاولُ، بِمَعنَى مِن المعاني، أن أعمَلَ العكس، أن أَحُدَّ الطّاقة التّعبيريّة لِلْقَواعِد. وفي اله LSLT ليس ثَمّة فارِقٌ بينَ القَواعِد

والشّروطِ المفروضة عَلَى القَواعِد. وقد ظهَرَ ذلك الفارقُ أوّلَ ما ظهَرَ في مَقالي «المسائل الحاليّة في النّظريّة اللّغويّة السّردادِ الفِقْرةِ المشطوبة، وعَدَدٍ مِن الشّروطِ معَ شَرْطِ A/A\*، ومبدأ إمكانيّةِ استردادِ الفِقْرةِ المشطوبة، وعَدَدٍ مِن الشّروطِ الأُخرى، التي اقتُرِحَتْ بِوَصْفِها شُروطًا تنتمي إلى النّحوِ العامِّ. وقد طَوّرَ (روس Ross) هذا التّناولَ عَلَى نحوٍ أصيلٍ ومُهمّ جدًّا في أُطروحته، كما فعلَ آخرون. وإنّ كِتابًا جديدًا لِريتشارد كين Rechard Kayne عن النَّحْوِ الفرنسيّ، هو إسهامٌ مُهمّ جدًّا في في البحثِ كبيرَ غَناء.

م. ر.: إنّ أشكالًا عديدةً مِن سُوءِ الفَهْمِ قد أحاطَتْ بِإشارتِكَ إلى النَّحْوِ العَمّ. حتى إنّ بعضَهم اعتقدَ أنّه لُغةٌ عامّة. وأرى أنّ هذا راجعٌ إلى حقيقةِ أنّه يَصعُبُ كثيرًا أن نَتخيّلَ الشَّرْطَ المفروضَ عَلَى قاعِدةٍ مِن القَواعِدِ مِن دُونِ معرفةِ أيّةٍ بِنْيةٍ لُغويّةٍ هي...

ن. ت.: ... ومِن دُونِ معرفة أيّة قاعدة هي، نعم.

م. ر.: ولِذلك، لا غِنَى عن الإلمامِ بِالحَدِّ الأدنَى مِن المعرفةِ اللّغويّة، وإلّا فإنّ المرءَ يَتخيَّلُ «تلقائيًا» – أي بِفَضْلِ التّقليدِ الفلسفيّ الذي أُضفِي عليه الطّابعُ الذّاتيّ بِتَوسُّطِ المُعجَمِ اللّغويّ المعاصر – أنّ النّحوَ العامَّ مِثْلُ المنطِق، ولِذلك، كثيرًا ما رأى المرءُ أصنافًا مختلفةً مِن النّاسِ يَخلِطُونَ بينَ «النّحْوِ العامّ» و«البِنْيةِ العميقة»، لِأنّهم يفهمونَ مِن «البِنْيةِ العميقة» الخبَرَ المؤلّف مِن مُسنَدٍ إليه ومُسنَدٍ في المَنطِق، الذي يَفترضُ الفلاسفةُ أنّه أساسُ كُلِّ لُعة، وهذا الخَلْطُ مُستحيلُ الوقوع في

 <sup>\*-</sup> يَفترضُ هذا الشَّرطُ أَنَّه لا يمكنُ استخلاصُ مُكوِّنٍ مِن الصَّنف A مِن داخِلِ مكوِّنٍ آخَرَ مِن الصَّنفِ A الصَّنفِ A نفسِه. وقد منعَ هذا، مثلًا، تتمَّة الاسْمِ الموجودة في مفعولٍ به مُباشِرٍ مِن أن تُختارَ بِوَصْفِها NP (عبارةً اسْميّةً) مُستبدَلةً بِوَساطةِ تحويل مبنيٍّ للمجهول:

<sup>(</sup>a) John saw (Mary)'s brother NP NF

<sup>(</sup>b) Mary was seen by John

النَّحْوِ التَّوليديّ. إنّ النَّحْوَ العامَّ ضَرْبٌ مِمّا وَراءَ النَّظريّة؛ والبِنْيةُ العميقةُ - كما كُنّا رأينا - مُصطَلَحٌ تَقْنِيٌّ يَتَصِلُ بِالنَّحوِ الخاصّ particular . ويُشيرُ إلى مرحلةٍ دقيقةٍ في اشتقاقِ الجُمْلة.

ن. ت.: عَلَى النّحوِ نفسِه، اعترضَ نفرٌ مِن الفلاسفةِ عَلَى مسألةِ أنّ الكائناتِ البشريّة لا تَمتلِكُ «قواعِدَ نَحْويّةً فِطْريّةً فِطْريّةً والنّحو، ولا بُدَّ مِن أن نَضَعَ أنّي اقترحتُ، وما هذا سِوَى خَلْطٍ بِينَ النّحوِ العامِّ والنّحو، ولا بُدَّ مِن أن نَضَعَ في الحُسْبانِ أنّ النّحوَ العامَّ ليس قاعدةً نحويّةً، بل هو نظريّةٌ لِلْقَواعِدِ النّحويّة، في الحُسْبانِ أنّ النّحوَ العامَّ ليس قاعدةً نحويّةً، بل هو نظريّةٌ لِلْقَواعِدِ النّحويّة، في نوعٌ مِمّا وَراءَ النّظريّة المعنى، في التخطيطِ لِلنّحو، ووَفْقًا لِهذا المعنى، فإنّ النّظريّة المُقدَّمة في ال LSLT أو في أيِّ كتابٍ عامّ في النّظريّة اللّغويّة، هي مُحاوَلةٌ لِصِياغةِ مبادئ لِلنّحوِ العامّ، عَلَى الأقلِّ في المعنى الذي استُعمِلَ فيه تعبيرُ «النّحْوِ العامّ بعبيرُ العملَ اللّغويَّ يَتقدّمُ، في مقدورِنا أن نَامُلَ أنّه سيؤدي إلى فَهْمٍ أعمق لِ «النّحْوِ العامّ»، أي النّظريّةِ اللّغويّة، معَ القُيودِ التي تَفرِضُها هذه النّظريّةُ عَلَى ما تَعُدُّه لُغَةً بشريّةً مُحتمَلة.

وعَلَى غِرارِ ما لاحظتِ، رُكِّزُ كثيرٌ مِن جُهْدِ الأعوامِ القليلةِ الماضية عَلَى النَّحْوِ العامّ، عَلَى نحوٍ أكثرَ وضوحًا وحِدّةً مِمّا كان عليه الأمرُ قبلُ. وطبيعيُّ أنّ الاختلافَ «كَمِّيُّ»، عَلَى قَدْرِ ما أنّ كُلَّ صِياغةٍ لِلنَظريّةِ اللّغويّة يُرادُ مِنها أن تكونَ الاختلافَ «كَمِّيُّ»، عَلَى قدْرِ ما أنّ كُلَّ صِياغةٍ لِلنَظريّةِ اللّغويّة يُرادُ مِنها أن تكونَ إسهامًا في النَّحْوِ العامّ. لكنّ المُلاحَظةَ صَحيحةٌ مِن حَيثُ إنّه كان هناك، فيما أحسَبُ، بعضُ التّقدّمِ الحقيقيّ نحوَ صِياغةِ مبادئ النَّحْوِ العامّ. عَلَى الأقلِّ في ميدانِ النّحو، وعِلْمِ الأصوات (وأقلّ كثيرًا في عِلْمِ الدِّلالة، حَيثُ لَمّا يتمخّضِ ميدانِ النّحو، وعِلْمِ الأصوات (وأقلّ كثيرًا في عِلْمِ الدِّلالة، حَيثُ لَمّا يتمخّضِ البحثُ عن مبادئ لأي مَجالٍ مُهمّ أو قوّةٍ تفسيريّة). ومِثْلَما تُؤكّدينَ، فالنّحْوُ العامُّ في المعنى الذي يُستعمَلُ فيه المُصطَلَحُ في أعمالِ النّحْوِ التوليديّ، لا ينبغي أن في المعنى الذي يُستعمَلُ فيه المُصطَلَحُ في أعمالِ النّحْوِ التوليديّ، لا ينبغي أن يُلتبسَ بالبنْيةِ العميقة.

### المسائلُ التي لَمَّا تُحلَّ:

م. ر.: هناك اليومَ عددٌ كبيرٌ مِن اللّغويّينَ يَعملونَ في إطارِ النّحوِ التّوليديّ، وفي كُلِّ أنواعِ اللّغات. وقد سَمحَتْ هذه النّظريّةُ مِن قبلُ بِاكتشافِ عَددٍ كبيرٍ مِن الحقائقِ وتفسيرِها؛ ويمكنُ القولُ، عَلَى الجُمْلةِ، إنّ نتائجَ هذا العمَلِ في مُتناوَلِ كُلِّ مَن هو مُستعدٌّ لِتحمّلِ عَناءِ قراءتها. ومهما يكُنْ، فإنّه معَ حَجْمِ النّتائجِ الثّابتة يُخيَّلُ إلَيَّ أنّ عددًا كبيرًا مِن الأسئلةِ ما يزالُ مِن دُونِ إجابة.

وعَلَى قَدْرِ ما أَنّ الأسئلة الدّاخليّة شاغلة ، فهي كثيرة كثرة بالغة ، وتَبرُزُ كلّما حاوَلْتِ أَن تختبري النّظريّة التي صُغتِها وحاولتِ أن ترتقي بها ؛ وليس هناك فَرْضيّة ذاتُ شأن ، فيما أعلَمُ ، لا تُواجِهُها أمثِلةٌ مُضادّة خطيرة جدًّا – ومِن ذلك مثلًا الشّروط المفروضة على القواعِد ، كشَرْطِ المُسنَدِ إليه المُحدَّد ، وأرى أنّ بعضا مِن هذه الفَرضيّاتِ يُؤيّدُه البرهانُ العقليُّ التّام ، ومع ذلك ، فإنّكِ حِينَ تَدرُسينَ مادّة لغويّة معقّدة لا يبدو عَددٌ كبيرٌ مِن الظّاهِراتِ مُستجيبًا لِهذه الشُّروط ، وتبدو ظاهراتٌ أُخرى عصيّة على أيّة ظاهرات أُخرى عصيّة على أيّة شُروط مُقترَحة .

وترجعُ فِكْرةُ مُعالَجةِ الانعكاسِ بِوَصْفِه حالًا مِن تَكْرارِ الصَّدارةِ المُلتزَم إلى MIT (مايكل هِلْك Michael Helke)، الذي طوّرها في رسالتِه للدّكتوراه في المناتِ منذُ عِدّةِ أعوام. وتبدو لي صَحيحة حقًّا، في الإنجليزيّةِ وفي عددٍ مِن اللّغاتِ الأُخرى. ووَفْقًا لِهذه الفِكْرةِ، تكونُ الأفعالُ الانعكاسيّةُ حالةً خاصّةً لِتَكْرارِ الصَّدارةِ المُلتزَم bound anaphora، ولِذلك، فإنّ قولَنا: «جون يَجْرَحُ نفسه الصَّدارةِ المُلتزَم John Lost»، مُماثِلٌ لِقَولِنا: «جون ضَلَّ طريقَه John hurts himself»، مُماثِلٌ لِقَولِنا: «جون ضَلَّ طريقَه تُفترَضُ في المَّدرو الصَّدارةِ المُلتزَم تنطبقُ أيضًا عَلَى «الانعكاس».

ومهما يكُنْ ، فإنّ هذه القضيّة غيرُ واضحة البتّة ، حتّى في الإنجليزيّة . ومِن ثَمّ فإنّ عددًا كبيرًا مِن النّاطِقينَ يَقبَلونَ جُمَلًا مِن مِثْل:

The pictures of themselves that I gave them are hanging in the library, they thought that some pictures of

<sup>\*-</sup> يعني حالة الفعلِ الذي يكونُ مفعولُه نفسَ فاعِلِه (مِثْل Shave في قولِنا: He shaved (المترجم العربيّ).

themselves would be on exhibit<sup>(\*)</sup>.

وسِوَى ذلك. ويُقدِّمُ جاكندوف في كِتابِه كثيرًا مِن الأمثِلةِ المُعقَّدةِ عَلَى دَرَجاتٍ مُتباينةٍ مِن إمكانيّةِ القَبول؛ وهو حَجْمٌ اقترحَه آخرونَ أيضًا. وتُثيرُ هذه الحقائقُ مُشكِلاتٍ كثيرةً.

يُضافُ إلى ذلك، أنّ الانعكاسَ في لُغاتٍ أُخْرى له خاصّيةٌ مختلفةٌ جدًّا؛ يَصدُقُ هذا عَلَى الكُوريّة، مثلًا أمّا في الإنجليزيّة، فإنّ مَرجعَ الفعلِ الانعكاسيِ ينبغي أن يُوجَدَ في الجُمْلةِ نفسِها، وأمّا في الكُوريّة، فإنّ الصّيغة التي تبدو مُماثِلةً كثيرًا لِلانعكاسيِّ الإنجليزيّ English reflexive، يمكنُ أن تُشيرَ إلى شيء غيرِ مذكورٍ في الجُمْلةِ البتّة. وكان قد دَرَسَ هذا Wha-Chun kim في رسالة جَديدة في MIT. وقد أُخفِيَتِ الظّاهرةُ بفعلِ بعضِ القواعِدِ التي تَميلُ إلى اختيارِ مَرْجِعِ أقربَ إلى الضّميرِ الانعكاسيّ بمكنُ أن تعودَ إلى شيءِ تَقدّمَ في معرفة قواعِدُ للإيثار، والحَقُّ أنّ الانعكاسيّاتِ يمكنُ أن تعودَ إلى شيءِ تَقدّمَ في معرفة مُشتركةٍ أو خِطابٍ سابِق. وفي لُغةٍ كهذه، لا يبدو أنّ قواعِدَ الانعكاسِ تنتمي إلى نَحْوِ الجُمْلةِ في المعنى الدّقيق: فالقاعِدةُ التي تَحْكُمُ الشَّكْلَ المُشابِة لِلانعكاسيِّ توبِطُ الإنجليزيّةِ تبدو عَلَى الأرجَعِ قاعدةً «لِلْخِطاب» أو، عَلَى نحوٍ أكثرَ دِقّةً، قاعدةً قي المَعنى اللّذويّة بِالأنظِمةِ الإدراكيّة الأُخرى التي تَقومُ بفعل كبيرٍ في الأداء.

وهناك أيضًا لُغاتُ يكونُ فيها سُلوكُ ما يُعَدُّ انعكاسيًّا، مختلفًا عمّا عليه الحالُ في كُلِّ مِن الإنجليزيّة أو الكُوريّة، مِن مِثْلِ البولنديّة، واليابانيّة، ورُبّما الإغريقيّة الكلاسيكيّة، وفي هذه اللّغاتِ ينبغي أن يكونَ الانعكاسيُّ مرتبطًا بشيءٍ موجودٍ في

الصُّورُ الخاصَةُ بهم التي أعطيتُهم إيّاها مُعلَّقةٌ في المكتبة ، وتصوّروا أنّ بعض الصُّورِ الخاصّةِ بهم ستكونُ معروضةً [المترجم العربيّ] .

الجُمْلةِ نفسِها، وهو يظهَرُ، ولكنْ ليس تحتَ الشُّروطِ التقييديّةِ التي تَحكُمُ الانعكاسيَّ في الإنجليزيّة – بل تحتَ بعضِ الشُّروطِ العامّة جدًّا عَلَى تَكْرارِ الصَّدارةِ، التي تَتضمّنُ التّحكُّمَ، والعلاقةَ النّحويّةَ، وربّما مُقتضَياتِ السَّبْقِ الخَطّي.

وإن شِئتِ أن تسألي أسئلةً مُحيِّرةً ففي مقدورِكِ أن تسألي ماذا يعني هذا كُلُّه . هل يعني أنّ الانعكاس يمكنُ أن يكونَ حقًّا أيَّ شيءٍ ؟ - لا حَتْمًا . هل هذه الأصنافُ المختلفةُ مِن الانعكاسيّاتِ reflexives لها خاصّيّاتٌ مُشترَكة ؟ - هل تتحكّمُ بِها مبادئُ أُخرُ لِتَكْرارِ الصَّدارة ؟ - هل هي مُشابِهةٌ لِلضّمائرِ النّنائيّة ؟ كيفَ تتصرّفُ إزاءَ الشُّروطِ المفروضةِ عَلَى القواعِد ؟ - في حالاتٍ كثيرة تُنتَهكُ شُروطُ عَلَى القواعِد تبدو مشروعةً مِن نواحٍ أُخرى . هل نَحنُ الذين لا نَعرِفُ كيفَ نصوغُ القواعِد التي تتحكّمُ بِالانعكاسيِّ ، أو أنّ الشُّروطَ عَلَى القواعِد خاطئةٌ ، أو أنّ هناك سَببًا آخرَ ؟ هذه جميعًا تبقَى أسئلةً مفتوحةً .

ومِن وِجْهةٍ عَمَليّة، فإنّ كُلُّ شيءٍ دُرِسَ بِجِدّيّةٍ تظهَرُ إزاءَه أسئلةٌ مِن هذا القبيل.

ولِلإجابة عنها يمكنُ أن يَشْرِعَ المرَّ بِأبحاثٍ تتناولُ نِطاقًا واسعًا مِن اللّغات. ولَستُ مُستيقِنًا مِن أنّ ذلك مُرجَّحُ له أن يكونَ التّناولَ الأكثرَ إثمارًا. وإن كانَتِ الشّروطُ التي نَحنُ إزاءَها عَلَى مستوًى مُحدَّدٍ مِن التّجريد، فليس هناك «ظاهِرةٌ» ستُثبِتُها أو تُفتّدُها؛ لا يستطيعُ ذلك سِوى القواعِد. ومِن هنا، عَلَى المرعِ أن يبدأ بِتأسيسِ نظام لِلْقواعِد، ليرى ما إن كانَتْ مُوائمةً لِلشُّروط. أمّا الظّاهراتُ نفسُها، فلا تقولُ لنا شيئًا عن مشروعيّةِ شَرْطٍ مفروضٍ عَلَى القواعِد. وهي لا تُؤتّرُ في الشَّرْطِ إلا عَلَى نحوٍ غيرِ مُباشِر إلى الحَدِّ الذي تُثبِّتُ فيه الظّاهراتُ نظامًا لِلْقواعِدِ يمكنُ أن يُقيَّمَ وَفْقًا لِإنطباقِه عَلَى الشُّروطِ المُفترَضة، وليس في مُستطاعِ المرءِ أن يَتحقّقَ مِن شَرْطٍ بِالعودةِ إلى النَّحْوِ التّقليديّ، أو بِسُؤالِ راويةٍ، ويُظهِرُ المرءِ أن يَتحقّقَ مِن شَرْطٍ بِالعودةِ إلى النَّحْوِ التّقليديّ، أو بِسُؤالِ راويةٍ، ويُظهِرُ

العمَلُ الجادُّ في لُغاتِ خاصَةٍ مبلغَ الصَّعوبةِ في تأسيسِ قاعدةٍ صحيحة، وغالبًا ما يظهَرُ خطأُ افتراضاتِ الإنسانِ الأُولَى في وقتٍ متأخّرٍ جدًّا، ولا يعني هذا أنّ هذه الشُّروطَ التّجريديّةَ عَلَى القواعِدِ لا يمكن تَخْطئتُها؛ بل يعني أنّ عَلَى الإنسانِ أن يعمَلَ بِجدّيّةٍ تامّةٍ في لُغةٍ مِن اللّغات قبلَ أن يكونَ إثباتُ تزييفِ شَرْطٍ أو تأكيدُه أمرًا ممكنًا.

المُشكِلةُ عامّةُ حقًّا. ولا بدّ مِن دَرْس أيّةِ لُغةٍ مِن اللّغاتِ بِعُمْقِ قبلَ أن تظهَرَ الحقائقُ والبراهينُ ، التي لها أهميّةٌ نظريّةٌ حقيقيّة . وفي مقدورِكِ دائمًا أن تنظري إلى اللُّغةِ وتقومي ببعض المُلاحَظات: «ههنا الحالاتُ، العلاقاتُ، إلخ». وذلك لا يعني الكثيرَ. لِأَنَّنَا حِينَ نَدرُسُ القضيَّةَ بإحكام، قد نَتبيَّنُ أَنَّ ما يبدو صحيحًا عَلَى الواجِهةِ خادعٌ فِعْلًا. وقد يكونُ مِن العسيرِ حَلُّ هذه المُشكِلاتِ الدّاخليّة، فهي تَتطلُّبُ كبيرَ عَناء. عَلَى المرءِ أن يَدرُسَ اللَّغةَ بِعُمقٍ كبيرٍ لِيظفرَ بِالحقائقِ التي لها علاقةٌ بمبادئ لها أيّةُ أهمّيّة . وتَبرُزُ أسئلةٌ خطيرةٌ بشأنِ الموقفِ الذي ينبغي أن يَتَّخذَهُ المرءُ إزاءَ الأمثِلةِ المُضادّةِ الظّاهرة . في أيّةِ نقطةٍ ينبغي أن تُؤخَذ بِجِدّيّة ؟-أمَّا في العُلوم الطّبيعيّةِ، فإنَّ الدّليلَ المُناقِضَ لِظاهِرةٍ كثيرًا ما يُهمَلُ، عَلَى افتراضِ أنَّه سيُعنَى بِها عَلَى نحو ما لاحقًا. وذلك حقًّا موقفٌ معقولٌ. وضِمْنَ حُدودٍ معقولةٍ، طبعًا، ومِن دُونِ إفراط. لِأنَّه علَينا أن نعترفَ بِأَنَّ قُدرتَنا عَلَى فَهْم الظَّاهِراتِ الغريبةِ محدودةٌ جدًّا، عَلَى الدَّوام. ذلك حَقٌّ في ميدانِ الفيزياء، وأكثرُ صِحّةً في عِلْم اللّغة. ونَحنُ لا نَفهَمُ سِوَى جُزئيّاتٍ مِن الواقع، ونَستطيعُ أن نتأكَّدَ مِن أَنَّ كُلَّ نظريَّةٍ مُثيرةٍ وذاتِ شأن هي، في أحسَنِ الحالاتِ، صَحيحةٌ جزئيًّا فَحَسْبُ. وليس ذلك سَبَبًا لِإهمالِ النّظريّاتِ أو إهمالِ البحثِ العَقْلانيّ.

وفي وقتٍ مِن الأوقاتِ، عَلَى المرءِ أن يقطعَ الحديثَ عن الأسئلةِ التي تظهَرُ. عليه أن يُحاوِلَ تقديرَ الأهمّيّةِ النّسبيّةِ لِلظّاهرات أو القَواعِدِ التي تُناقِضُ

فَرضيّاتِه، مُقارَنةً بِالدّليل الذي يَنتصِرُ لها. ثمّ عليه بعد ذلك إمّا أن يُنحِّيَ الدّليلَ المُناقِضَ لِيُعالجَه لاحقًا، وإمّا أن يُقرِّرَ أنَّ النّظريّةَ غيرُ كافيةٍ وينبغى أن يُعادَ بِناؤها. وليس الاختيارُ سَهْلًا. وليس هناك نِظامُ العَدِّ. ولِأَنَّ هذا الضَّرْبَ مِن المُشكِلاتِ يظهَرُ دائمًا أثناءَ البحث، فإنّه حُكْمٌ حَدْسيٌّ سَواءٌ أكان عَلَى المرءِ أن يبقَى في إطارٍ مُحدَّد أم لا - نَظَرًا إلى النَّتائج الإيجابيَّةِ ومعَ وجودِ الأمثِلةِ المُضادّةِ الظّاهرة . ويمكنُ القولُ ، عَلَى الجُمْلة ، إنّ هناك تَقدّمًا ملموسًا في عِلْم اللُّغة، إن وَضَعَ المرءُ في الحُسْبانِ النَّتائجَ الإيجابيَّةَ - حتَّى إن بَقيتْ مُشكِلاتٌ لا تُحصَى في كُلِّ مرحلة. ويؤكَّدُ «عُلَماءُ المنهَج» أحيانًا أنَّ المِثالَ المُضادَّ يُفيدُ في دَحْض نظريّةٍ ويُظهِرُ أنّها ينبغي أن تُهمَل. ومِثْلُ هذه الوصيّةِ يَلْقَى تأييدًا ضئيلًا في مُمارَسة العُلوم الرّاقية ، كما هو معروفٌ ، وهي حَقيقةٌ بَدَهيّةٌ فِعْلًا ، في تاريخ العِلْم. إنَّ التَّوقَ إلى تَنْحيةِ الأمثِلةِ المُضادّةِ لِنظريّةٍ لها بعضُ الحَظَ مِن الطَّاقة التَّفسيريَّة ، نظريَّةٍ تُقدِّمُ قَدْرًا مِن التّبصُّر ، ثمّ إنزالَ هذه الأمثِلةِ في مستوى أسْمَى مِن الإدراك، هما فِعْلًا طريقُ العَقْلانيّة. ويُشكِّلانِ حقًّا الشَّرْطَ القَبْليَّ لِتَقدُّم مُهمّ في أيِّ ميدانٍ ذي شأنٍ مِن ميادينِ البحث.

### م. ر.: والأسئلةُ الخارجيّةُ؟

ن. ت.: بِشأنِ تلك، هناك فِعْلًا قليلٌ مِنها ينبغي أن يُفكِّر فيه المرعُ. هناك، مثلًا، مسألةُ استقلالِ النَّحْو، التي تَضَعُ النَّحْو الشَّكْليَّ Formal grammar مثلًا، مسألةُ استقلالِ النَّحْو، التي تَضَعُ النَّحْو الشَّكْليَّ بهاسِ! - هل صَحيحٌ أن أمامَ النَّحْوِ «التّام» Full grammar، هل هذا تجريدٌ مُناسِب؟ - هل صَحيحٌ أن نقولَ إنّ مفهوماتِ عِلْمِ وظائفِ الأصوات phonology والنَّحْوِ تُحدَّدُ عَلَى أساسِ فِكَوٍ أُوليَّةٍ شَكْليَّةٍ وليس عَلَى أساسِ مبادئ دِلاليّة؟ - أو هلِ التّمييزُ مُناسِبٌ في المَقام الأوّل؟

م. ر.: رأينا أنّ النَّحْوَ التّوليديّ يُجيبُ بِه (نعم) عن هذا السّؤال.

ن. ت.: عَلَى الأقلّ بعضُ الاتّجاهاتِ في النّحْوِ التّوليديّ. وهذا السّوَالُ يبدو لي السّوَالَ الصّحيحَ مع بعضِ المُؤهِّلات. لكنّه عَلَى المرءِ ألّا ينسَى أنّ هذه أسئلةٌ مُهمّة. وعَلَى النّحوِ نفسِه، يمكنُ أن يتساءلَ المرءُ عن مشروعيّةِ المِثاليّةِ بالنّسبةِ إلى اللّغةِ في المقامِ الأوّل. هل مِن الجائزِ أن نقولَ إنّ النّحْوَ آليّةٌ تَربِطُ التّمثيلَ الصّوتيَّ والشّكلَ المَنطِقيّ ؟ – هل مِثلُ هذا النظامِ موجودٌ حقًّا ؟ – هل يقولُ المرءُ شيئًا صحيحًا عن العقلِ البشريِّ حِينَ يَفترِضُ أنّ هناك عُضْوًا عقليًّا يتألّفُ مِن نظامٍ مِن القواعِدِ يَربِطُ التّمثيلَ الصّوتيَّ بِالشَّكْلِ المَنطِقيّ مِن خلالِ آليّةِ النّحْو ؟ – من نظامٍ مِن القواعِدِ يَربِطُ التّمثيلَ الصّوتيَّ بِالشَّكْلِ المَنطِقيّ مِن خلالِ آليّةِ النّحْو ؟ – ذلك الافتراضُ يقتضي التزامًا بِمَشروعيّةٍ مِثاليّةٍ مُحدَّدة. طبيعيُّ أنّنا لا نفترِضُ أنّ ذلك الافتراضُ يقتضي التزامًا بِمَشروعيّةٍ مِثاليّةٍ مُحدَّدة. طبيعيُّ أنّنا لا نفترِضُ أنّ هذا الذي تعنيهِ المِثاليّةُ .

وفي مقدورِ المرءِ أن يؤكّد مع (روس Ross) و(لاكوف Lakoff)، مثلًا، أنّ مِثْلَ هذا النّظامِ غيرُ موجود؛ لِأنّ القَواعِدَ النّحويّةَ ينبغي أن تَضَعَ في الحُسْبانِ الاعتقاداتِ والمواقفَ الشّخصيّةَ. وإن كانَتْ صَحيحةً، فإنّ النّحْوَ يُشكّلُ مِثاليّةً غيرَ مشروعة. ولستُ أشعُرُ بِأنّ هناك تَبْريرًا لِهذا الموقِف، لكنّ السّؤالَ لا ينبغي أن يُنحَى بَداهةً.

ولإثباتِ مشروعيّةِ التّجريد، ينبغي أن يُثبَتَ أوّلًا أنّه يُفضي إلى نتائجَ مُثيرة. ومِن ثُمّ يكونُ عَلَى المرءِ أن يُشيرَ إلى كيفيّةِ إدْماجِهِ في مُخطَّطٍ أعمّ. وعَلَى هذا الموضوع يَتوقّف عمَلُ كُلِّ شيءٍ تقريبًا. كيفَ يمكنُ إدماجُ نَموذَجِ الكِفايةِ في نَماذَجِ الأداءِ، ونَماذَجِ التّكلُّمِ، والإدراكِ؟ وابتغاءَ تطويرِ نَموذَجِ لِلأداءِ ينبغي افتراضُ نَموذَجِ الكِفايةِ مُقدَّمًا؛ ومِن العَسيرِ أن نتخيّلَ بديلًا مُتماسِكًا. ويبقَى أن يُبيّنَ كيفَ تُقدَّمُ المعرفةُ اللّغويّةُ لِلْعَملِ. ومهما يكنْ، فإنّه إن كانتِ الضَّروبُ المعقولةُ مِن التّناولِ غيرَ موجودةٍ الآنَ، فإنّ ذلك لا يعنى أنّها لن تُوجَدَ البتّةَ.

وأخيرًا، فإنّ التَّحقُّق الماديّ مِن هذه الأنظِمة جميعًا، أنظِمة الكِفاية والأداء، يَظلُّ مجهولًا تمامًا، وليس في مقدورنا إلّا بِطَريقة تجريديّة تمامًا، أن نتحدّث عن خاصّيّاتِ العقل، ما الآليّاتُ البدَنيّةُ التي تُلبِّي الشُّروطَ التّجريديّةَ التي نَحنُ الآنَ قادرونَ عَلَى دَرْسِها؟ – ما الذي يَتطابَقُ جَسَديًّا معَ هذه الأنظِمة والخاصّيّاتِ التي نُقيمُ حولَها فَرضيّاتٍ؟ هذه أسئلةٌ أساسيّةٌ، وقليلٌ جدًّا ما يُعرَفُ عن الأُسُسِ الجَسَديّة لِهذه الأنظِمة.

م. ر.: هل في مقدورِ المرءِ أن يَعُدَّ مِن الأسئلةِ «الخارجيَّةِ» تلك التي عَرَضَها عِلْمُ اللَّغةِ الاجتماعيُّ sociolinguistics؟

ن. ت .: يمكنُ تَصوُّرُ ذلك . ولَستُ متأكّدًا مِن طَبيعةِ هذه الأسئلة . ويَستطيعُ المرءُ أن يَتخيّلَ أنّ تحديدَ اللّغةِ أو اللّهجةِ يمكنُ أن يكونَ أحَدَ هذه الأسئلة . ويبدو مِن المشكوكِ فيه أن تكونَ هذه فِكرًا لُغويّةً ، عَلَى الحقيقة .

ما «اللّغةُ الصّينيّةُ»؟ لِمَ تُدعَى «الصّينيّةُ» لغةً والرّومانيّةُ لُغاتٍ، لُغاتٍ مختلفةً؟ الأسبابُ سِياسيّةُ، وليسَتْ لُغويّةً، وعَلَى الأُسُسِ اللّغويّةِ الصَّرْفةِ لن يكونَ مَختلفةً؟ الأسبابُ سِياسيّةُ، وليسَتْ لُغويّةً، وعَلَى الأُسُسِ اللّغويّةِ الصَّرْفةِ لن يكونَ ثَمّةَ سَببُ لِلْقولِ إِنّ الكانتونيّة وكماستة والمَندرينيّة والمَندرينيّة والمَندرينيّة لُغتانِ مختلفتان، وأكثرُ مِن لَهُجتانِ لِلُغةٍ واحدة، في حِينَ أنّ الإيطاليّة والفرنسيّة لُغتانِ مختلفتان، وأكثرُ مِن ذلك، ما الذي يَجعَلُ الفرنسيّة لُغةً واحِدة؟ وأفترضُ أنّه منذُ خمسينَ عامًا كان يمكنُ أن تُوجَد قُرى متجاورةُ تَتحدّثُ لَهجاتٍ فرنسيّةً مُتباينةً كثيرًا إلى دَرَجةِ أنّ إمكانيّةَ التّفاهُم المُتبادلة كانتْ محدودة.

<sup>\*-</sup> اللَّهجةُ الصِّينيَّةُ التي يُنطَقُ بها في مدينة كانتون الصِّينيَّة وما حولَها [المترجم العربيّ].

<sup>\*\*-</sup> اللّغةُ الصِّينيّةُ الشّماليّةُ التي كانت لغةَ البلاطِ والطّبقاتِ الرّسْميّة في عهدِ الإمبراطوريّة [المترجم العربيّ].

فما اللّغةُ الآنَ؟ - هناك نُكتةٌ قِياسيّةٌ تذهَبُ إلى أنّ اللّغةَ لهجةٌ ذاتُ جيشٍ وأُسطول. وهذه ليسَتْ مفهوماتٍ لُغويّةً. أمّا بِالنّسبةِ إلى أسئلةٍ أُخرى في ميدانِ عِلْمِ اللّغةِ الاجتماعيِّ، فلا يبدو لي واضحًا أنّها قد عُرِضَتْ بِطَريقةٍ تسمَحُ بِإجاباتٍ خطيرة، وذلك لأسبابِ كُنّا قد عَرَضْناها قبلُ.

### م. ر.: المفهومُ اللّغويُّ هو النَّحْوُ grammar.

ن. ت.: يمكنُ افتراضُ أنّ عِلْمَ اللّغةِ الاجتماعيَّ لا يَهتمُّ بِالقَواعِدِ النَّحُويَةِ في المعنى الذي نقصِدُه في نِقاشِنا، بل بمفهوماتٍ مِن نوعٍ مختلف، ربّما تكونُ «اللّغةُ» أَحَدَها، إن قُدِّرَ لِمِثْلِ هذه الفِكْرةِ أن تُصبِحَ مادّةً لِدِراسةٍ جادّة، وعَلَى غِرارِ ما قُلْتُ قبلُ، يبدو لي أنّ أيّة دراسةٍ مِن هذا القبيلِ ينبغي أن تقومَ عَلَى مِثاليّةِ أنظِمةٍ في جَماعاتٍ مُتجانِسةٍ «أُضفيَتْ عليها المِثاليّةُ». أمّا بعدَ ذلك، فغيرُ واضِحٍ أنظِمةٍ في جَماعاتٍ مُهمّةً تَتحكّمُ في مَدَى إمكانيّةِ تَنقِعِ النّظامِ أو الأنظِمةِ وطبيعتِها في رُؤوسِ المُتكلّمينَ أو أعضاءِ الجَماعةِ اللّغويّة.

إنّ المَسائلَ اللّغويّة هي مَسائلُ قُوّةٍ أساسًا، نَوعُ مُمارَسةِ القُوّةِ الذي أوجدَ نِظامَ الدّولةِ القوميّةِ كما في أوروبا. وواضِحٌ أنّ هذا ليسَ المَنْهجَ الوحيدَ لِلتّنظيمِ السّياسيّ. ففي الإمبراطوريّةِ العُثمانيّةِ القَديمة، مثلًا، وَحَدَث مَناطِقُ كالمَشْرِقِ جَماعاتٍ محَليّةً كثيرةً، رَبَطَتْ بينَها بِطَرائقَ مختلفة، مع مقدارٍ كبيرٍ مِن الاختلافِ اللّغويّ أيضًا. ولا أحَدَ تحدّثَ العربيّةَ الفَصيحةَ التي تُعلَّمُ في المَدارِس، لكنّ ما يُسمَّى بِاللّهجاتِ عُدّ شيئًا قَبيحًا. وقد أفضَى تدخّلُ القُوى الإمبرياليّةِ الغربيّةِ إلى نظامِ الدّولِ، مُخلِّفًا صِراعاتٍ وعَداواتٍ مُؤلِمةً ومُعقَّدةً، وهو نِظامٌ ينبغي عَلَى كُلِّ فَوْدٍ فيه أن يُحدِّدُ انتماءَه إلى قومٍ أو دَوْلةٍ قوميّة، وهو نِظامٌ مفروضٌ مِن الخارجِ عَلَى مِنْطَقةٍ أُخضِعَتْ له إخضاعًا مُؤلِمًا. ويَصدُقُ الشّيءُ نفسُه تقريبًا في إِفْريقيّةَ، عَلَى مَنْطَقةٍ أُخضِعَتْ له إخضاعًا مُؤلِمًا. ويَصدُقُ الشّيءُ نفسُه تقريبًا في إِفْريقيّةَ، وَالطّبيعةَ عَلَى كُلُ مَنْ صَرَة تَدخّلُ القُوى الإمبرياليّة إطارًا لِلتّنظيمِ القوميّ الذي لا يَنسَجِمُ والطّبيعة والطّبيعة فرضَ تدخّلُ القُوى الإمبرياليّة إطارًا لِلتّنظيمِ القوميّ الذي لا يَنسَجِمُ والطّبيعة

الأصليّة لِهذه المجتمعات، وإنّ إِدْماجَ الدّولِ القوميّة، كما هي حالُ أوروبا سابقًا، يتفاعَلُ بِطَرائقَ مُعقَّدةٍ معَ انتشارِ اللّغاتِ القوميّة، ولا شكّ في أنّ ههنا مَسائلَ مُهمّةً، لكنّه مِن غيرِ الواضِحِ أن يكونَ لدى عِلْمِ اللّغةِ الشّيءُ الكثيرُ الذي يُسهِمُ به في بَحْثِها.

م. ر.: إنّ ما قُلتَه تَوَّا يأذَنُ لِي أن أوجّه الاتهام ، الذي وَجّهه بعض المشتغلين يعِلْم اللّغة الاجتماعي إلى النّحْو التوليدي ، إليهم هم أنفسهم . فقد قالوا عن عِلْم اللّغة إنّه «إمبرياليُّ» ، لأنّه كان مُهتمًا بِأنظِمة أُضفِيَتْ عليها المِثاليَّة ، وخاصّة بِأنظِمة مِعْياريّة ، يَسّرَتْ دِراستَها الأبحاث السّابقة . ويمكن القول بإختصار إنّ ما يُريدُه هؤلاء المُنتقِدونَ هو أن يَدرُسَ المرء لُغة الشّعب . وقد أشرت منذ قليل إلى مبلغ ارتباط هذه الفِحْرة بِالقوّة البورجوازيّة ، وخاصّة بِالإمبرياليّة!

ن. ت: ليسَ في مقدوري أن أرَى التُّهَمةَ تعني شَيئًا؛ لِأسبابٍ عرَضْنا لها مِن قبلُ - ذلك لِأنّ المُتكلّمَ الكامِلَ لِنظامٍ «أُضفِيَتْ عليه المِثاليّةُ»، غيرُ موجودٍ في عالَمِ الواقع، وفي كلامِ المُتكلِّمينَ الواقعيينَ تَتفاعَلُ الأنظِمةُ «التي أُضفِيتْ عليها المِثاليّةُ»؛ فكُلُّ مِنّا يتكلّمُ مجموعةً مِن هذه الأنظِمة، مازِجًا بينَها على نحوٍ مُعقَّد، ولِأنّ تجربةَ الأفرادِ مختلفةٌ، يكونُ مزيجُ الأنظِمةِ مختلفًا، لكنّني لا أعتقدُ أنّه تُوجَدُ حَقيقةُ «لَهْجةٍ» أو «لُغةٍ» خارجَ نطاقِ هذه الأنظِمة.

قد أكونُ مخطئًا. وقد تكونُ هناك قُيودٌ عَلَى الوسائلِ التي يُمكنُ بِها لِلأنظِمةِ اللّغويّة، أو لا يمكنُ، أن تَتفاعَلَ ضِمْنَ جَماعةٍ واحِدة، أو مجموعةٍ كبيرة، أو عقلِ شَخْص واحِد. وربّما نَجِدُ أنّ بعض المجموعاتِ ممكنةٌ وبعضها مُستحيلةٌ. وإن ظهرَتِ المبادئُ التي تَحكُمُ تَفاعُلَ هذه الأنظمة، فإنّ هذه المبادئ ستنتمي مِن قَمّ إلى ميدانٍ يُدعَى عِلْمَ اللّغةِ الاجتماعيَّ. وربّما يَجِدُ المرءُ أيضًا طريقةً لِرَبْطِ

هذه المبادئ بِمبادئ عِلْمِ الاجتماع . . . وفي التّفاعُلِ الاجتماعيّ ، لا رَيْبَ في أنّ أنواعَ المَسائلِ تَستلزِمُ اللّغةَ . وربّما تَعتمِدُ دِراسةُ هذه المَسائلِ عَلَى الدِّراساتِ اللّغويّةِ وقد تُؤثِّرُ فيها كثيرًا . في مقدورِ المرءِ أن يَتخيّلَ هذا . أمّا شخصيًّا فإنّني مُتردِّدٌ في رَيْبي .

وإنّ الموقفَ مختلفٌ جدًّا عَلَى قَدْرِ مَا لِلْعَلَاقَةِ بِينَ اللَّغةِ وعِلْمِ النّفسِ الإدراكيِّ مِن أهمّيّة. وههنا مَسائلُ ذاتُ محتوًى واضِحٍ تمامًا، ولَدَى المرءِ، عَلَى الأقلِّ، فِكْرةٌ مَا عن كيفيّةِ تَناوُلِها. ويُخيَّلُ إلَيَّ أنّه في مقدورِ المرءِ أن يَتطلّعَ إلى تَقدُّم ذي شأنٍ.

م. ر.: هل تعتقدُ أنّ نَموذَجًا جديدًا مِن الصِّياغةِ سَيُمكِّننا مِن رُؤيةِ اللَّغةِ مِن وَجْهةِ نَظَرٍ مختلفة تمامًا؟ في الوقتِ الرّاهنِ نَعُدُّ الجُملَ تتابعَ عناصِرَ مُسلْسَلةِ، أي وُضِعَ أَحَدُها إثْرَ الآخَر. هَبْ أنّ بعض الحقائقِ تَميلُ إلى إثباتِ أنّ هذا المنظورَ (الذي يُعبَّرُ عنه في قواعِدِ الكِتابةِ الثّانية) ليس المنظورَ الصّحيح، وأنّ علينا أن نَعُدَّ الجُملَ تتابعاتٍ مُتقطّعةً: أي إنّ بعض العناصِرِ يمكنُ إقحامُها بينَ العناصِرِ الأُخرى، سَيعني ذلك تمامًا أن نقولَ إنّ قواعِدَ الكِتابةِ الثّانية تضطلعُ بِقَدْرٍ مِن المُهمّاتِ مُخصَّصةً الآنَ لِلتّحويلات: التّعديلات، ضُروب التقديم والتّأخير، ضُروب الاّنحير، ضُروب الاّلحاق، وهَلُمَّ جَرّا، أمّا شَكْليًا، فإنّ هذه نَماذَجُ لِلْإِدخالِ (التّعقيد)...

ن. ت: أنا شخصيًّا بدأتُ بِشيءٍ قريبٍ جدًّا مِن ذلك، أي بِنظامٍ لِلْقُواعِدِ الأساسيّةِ أكثرَ غِنَى وليس بِالتّحويلات، في عمَلي في اللّغةِ العِبْريّة الذي عرَضْنا له. ومِن ثَمّ كان طبيعيًّا ألّا أَعُدَّ هذا الاقتراحَ غيرَ مُتماسِكٍ أو مُستبعدًا مِن القضيّة. ومِثْلُ هذه الأنظِمةِ ممكنٌ حقًّا. وليس في مقدورِ المرءِ أن يكونَ مَبْدَئيًّا «دُوغماتيًّا» في هذه القضيّة، ولا بدّ مِن إبقاءِ العقل مفتوحًا.

هناك أيضًا إمكانيّاتٌ أُخرى، وربّما يذهَبُ بعضُهم إلى القولِ إنّ النّحْوَ حُزْمةٌ مِن «السّتراتيجيّاتِ» الإدراكيّة التي تَربِطُ الصّوتَ بِالمعنى، وذلك منظورٌ مختلفٌ جدًّا عن المنظورِ الذي كنّا قد ناقَشْناهُ، ويمكنُ تَصوّرُ أنّنا سنكتشِفُ أخيرًا أنّ هذا هو التّناولُ الصّحيحُ - معَ اعتقادي أنّنا لا نَملِكُ شيئًا نَدعَمُ به مِثْلَ هذا الاعتقادِ في الوقتِ الرّاهن.

ومرّةً أُخرى في ميدانِ الأسئلةِ المُحيِّرة، أستطيعُ أن أرى سُؤالًا يتّصِلُ بِسُؤالِكِ عن النَّحْوِ الأساسيّ base grammar. وهناك لُغاتٌ لا دَليلَ فيها عَلَى مشروعيّةِ أَيِّ ترتيبٍ لِلْأصنافِ عَلَى مستوى البِنْيةِ العميقة، وهذه هي اللّغاتُ ذاتُ التّرتيبِ الكلاميِّ الحُرِّ Free word order نِسْبيًّا، والظّاهرةُ مُثيرةٌ جدًّا، معَ أنّها لم تُوصَّفْ عَلَى نحوٍ كافٍ حتى الآنَ، وهناك لُغاتُ يبدو ترتيبُ الكلماتِ فيها أكثر تحرّرًا مِمّا هو عليه في تلك اللّغاتِ التي تُدعَى عادةً لُغاتٍ ذاتَ تَرتيبٍ حُرِّ لِلْكلماتِ - كاللّاتينيّةِ أو الرّوسيّة - بِحَيثُ يكونُ في مقدورِ المرءِ أن يَصِفَه بِقَواعِدَ مِن مِثْلِ قاعِدةِ «التّدافع Scrambling» في من مِثْلِ قاعِدةِ «التّدافع Scrambling» في ...

م. ر.: نعم، في الرّوسيّةِ أو اللّاتينيّةِ، معَ كُلِّ شَيء، يَخضَعُ ترتيبُ الكلماتِ إلى قَواعِدَ صارمة؛ زِدْ عَلَى ذلك، أنّ هذا يقتضي فَوارِقَ دقيقةً مِن التّفسيرِ الدِّلاليّ والافتراضِ القَبْليّ.

ن. ت.: دَرَسَ هذه القضيّةَ (كِنْ هيل Ken Hale)، الذي وَجَدَ مِثْلَ هذه الحُرِّيّةِ في ترتيبِ الكلماتِ في الولبيريّة Walbiri بِحَيثُ إنّه اضطُرّ إلى أن ينشُبَ إلى مِثْلِ هذه اللّغاتِ قَواعِدَ نحويّةً مِن نوعٍ اقتُرِحَ في بعضِ المُناسَبات، عَيثُ يكونُ ترتيبُ الأساسِ the base حُرَّا...

 <sup>\*- «</sup>قاعدةُ التّدافع» قاعدةٌ اقترحَها (روس Ross) لِتفسيرِ ضُروبِ التّقديمِ والتّأخيرِ، وضُروبِ
 الإبدالِ في اللّاتينيّة . [المؤلّف].

م. ر.: كالنَّحْوِ التّطبيقيّ عندَ (سومجان Šaumjan).

ن. ت.: نعم، وتَطلّب هذا ضُروبًا أُخَرَ مِن القَواعِدِ، ربّما تكونُ غيرَ لغويّة، لكنّها تقتضي فِكَرًا مِن قَبيلِ «المعلوماتِ الجديدة New information»، إلخ. سَيدَعُ النَّحْوُ نفسُه ترتيبَ الكلامِ حُرَّا تمامًا. عَلَى الأقلِّ يَستطيعُ المرءُ أن يسألَ: هل هناك فِعْلاً نَموذَجانِ مِن اللّغات، يتخيّل هذا، ومِن ثَمّ يَستطيعُ المرءُ أن يسألَ: هل هناك فِعْلاً نَموذَجانِ مِن اللّغات، مختلفانِ تمامًا؟ أو: هل هناك نظامٌ أكبَرُ مِن أن تُفهَمَ عَلَى نحو واضح. منه؟ – هذه أسئلةٌ خطيرةٌ، وهي أكبَرُ مِن أن تُفهَمَ عَلَى نحو واضح.

م. ر.: الحَقُّ أَنّه إن أمكنَ أن يُوجَدَ نَموذَجانِ لِلّغات، فإنّ ذلك يُلقي بِظِلالِ الشّكّ عَلَى فِكْرةِ النّحُو العامّ.

وفي الخِتامِ، تَعتقِدُ أنتَ أنّ عِلْمَ اللّغةِ، معَ كُلِّ المُشكِلاتِ التي تَنتظِرُ المَكلَّ ، هو العنصُرُ الإيجابيُّ الوحيدُ في السِّلْسِلةِ الكاملةِ لِلْعُلومِ الإنسانيَّةِ ، خلا عِلْمِ نَفْسِ المُستقبل ومهما يكُنْ ، فإنّ هناك ميداناً واحداً لم تتحدَّثْ عنه – الشِّعْريّات التوليديّة Keyser) في نِهايةِ السّتينيّات (۱۱) . أوجدَها (هالي Halle) و(كيسر Keyser) في نِهايةِ السّتينيّات (۱۱) . وهذا التّخصُّصُ الجديدُ كلَّ الجِدّةِ يمكنُ أن يُعَدَّ «عِلْماً إنسانيًا»: إذ يُحقِّقُ مُتطلَّباتِكَ جميعًا وقد حَدّدَ هدفَه ومبادئَه ، وزوّدَ نفسَه بِنَظريّةٍ لِلتّفاعُلِ بينَ الأنظِمة (العلاقة بينَ الأدب واللّغة) ، وقد حَدّدَ مفهومَه لِللّكفايةِ الشّعريّة . وبِوَصْفِه وَليدًا لِلنّحْوِ التّوليديّ ، ليس هو عِلْمَ لُغةٍ لِللْكفايةِ الشّعريّة . وبِوَصْفِه وَليدًا لِلنّحْوِ التّوليديّ ، ليس هو عِلْمَ لُغةٍ

<sup>1-</sup> انظُرْ هالي وكيسر، «النّبر الإنجليزيّ: شكله، وتطوّره، وفعله في الشّعر :English Stress) انظُرْ هالي وكيسر، «النّبر الإنجليزيّ: شكله، وتطوّره، وفعله في الشّعر : الله (١٩٧١م) الله ورو، ١٩٧١م) الله وروب الله العروض Chaucer and Study of prosody، كولج إنجلش (كانون الله ولا ١٩٦٦م).

## النَّحْوُ العامُّ والمسائلُ التي لَمَّا تُحَلَّ

تطبيقيًّا كما كانَتِ الشَّعريَّاتُ البِنْيَويَّة . وهذا أيضًا ، فيما أرى ، ميدانٌ له مستقبَلٌ غَنيّ .

ن. ت .: هذا العمَلُ كُلُّه مُثيرٌ جدًّا . ومهما يكُنْ ، فإنّني لم أُضِفْ إليه شيئًا ، ولا أشعُرُ بِأَنّني مُؤهَّلُ لِمُناقَشتِه . فههنا ليس لَدَيَّ كِفايةٌ البتّة ؛ وهو أحَدُ الموضوعاتِ التي لا تُحصَى عَدًّا مِمّا ليس لَدَيَّ ما أقولُه فيه . .